
 
Universidad de Guanajuato. El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio 
Cultural, vol. 22, número 22, enero-junio 2025. Esta obra es de acceso abierto. 

 

                    

              ARTÍCULOS 
 

ARTE COMO ESTRATEGIA JURÍDICA: EL CASO DE TZINTZUNTZAN Y EL CONFLICTO 

DE LAS 3 CIUDADES EN MICHOACÁN DEL SIGLO XVI 
 

ART AS A LEGAL STRATEGY: THE CASE OF TZINTZUNTZAN AND THE CONFLICT OF 

THE THREE CITIES IN 16TH-CENTURY MICHOACÁN 
 

Oscar Antonino Torres Ruiz 
Universidad de Guanajuato 
oa.torresruiz@ugto.mx  
 
Recepción: 28 de febrero del 2025 
Aceptación: 15 de junio del 2025 

 

 

Resumen 
Tzintzuntzan formó parte de conflictos 
políticos al reclamar derechos y privilegios con 
el título de la Ciudad de Michoacán que peleó 
contra Pátzcuaro y Guayangareo durante la 
segunda mitad del Siglo XVI. La élite de la 
ciudad, valiéndose de su tradición de control 
político y religioso en la formación del antiguo 
Estado Tarasco, creó un Escudo de Armas con 
narrativa visual en su composición que sirvió 
como probanza jurídica ante las autoridades 
españolas.  
        Este trabajo busca hacer una reflexión 
sobre la funcionalidad del arte en contextos 
fuera de los típicos de la contemplación de 
productos estéticos visuales, tomando como 
caso de estudio la creación del Escudo de 
Armas de Tzintzuntzan. El análisis del escudo 
se hace desde el postulado de semiósfera 
propuesto por Lotman y el pensamiento 
estructuralista de Giddens, con una postura 
que entreteje la forma- función. 
        Este hecho histórico demuestra como los 
productos visuales de un proceso racional y 
sensible, sirvieron como un espacio de 
transformación e intercambio cultural entre 

dos estructuras diversas entre sí, que además 
funcionó en un contexto jurídico, logrando el 
éxito deseado por quienes lo elaboraron. 
 
Palabras-clave:  función del arte, semiósfera, 
estructuralismo, Michoacán virreinal, escudo 
de armas. 
 
Abstract 
Tzintzuntzan was involved in political 
conflicts claiming rights and privileges under 
the title of City of Michoacán, which it fought 
against Pátzcuaro and Guayangareo during 
the second half of the 16th century. The city's 
elite, leveraging its tradition of political and 
religious control in the formation of the ancient 
Tarascan state, created a coat of arms with a 
visual narrative that served as legal evidence 
before the Spanish authorities. 
        This work seeks to reflect on the 
functionality of art in contexts outside of those 
typically used for the contemplation of visual 
aesthetic products, using the creation of the 
Tzintzuntzan coat of arms as a case study. The 
analysis of the coat of arms is based on the 
semiosphere postulate proposed by Lotman 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      70 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

and the structuralist thought of Giddens, with 
a position that interweaves form and function. 
        This historic event demonstrates how the 
visual products of a rational and sensitive 
process served as a space for cultural 
transformation and exchange between two 
diverse structures, which also functioned 

within a legal context, achieving the success 
desired by those who created it. 
 
Keyword: function of art, semiosphere, 
structuralism, colonial Michoacán, coat of 
arms. 

 

 

INTRODUCCIÓN 

La ciudad de Tzintzuntzan, ubicada en la cuenca del Lago de Pátzcuaro en el 
estado de Michoacán, cobra relevancia dentro de la historia regional en el 
desarrollo cultural del occidente de México, en parte por haber sido la sede 
política y religiosa del antiguo estado tarasco en el periodo Posclásico, así como 
la capital de la Provincia de Michoacán una vez establecido el Virreinato de la 
Nueva España, tras la llegada de los españoles (Martínez, 2005). 

 La segunda mitad del siglo XVI estuvo marcada por intensos conflictos 
políticos, sociales y religiosos, derivados de los esfuerzos por integrar dos 
esferas culturales profundamente distintas. Las tensiones se agudizaron entre 
las élites a partir del nombramiento de Vasco de Quiroga como primer obispo 
de Michoacán (Martínez, 2005), quien estableció la sede episcopal en 
Pátzcuaro. Tras su muerte, los conflictos se recrudecieron aún más con el 
traslado de la sede episcopal y gubernamental a Guayangareo, actual ciudad 
de Morelia. 

 Las disputas por obtener el título de “Ciudad de Michoacán” y los 
privilegios que este conllevaba se prolongaron a lo largo del siglo XVI. En este 
contexto, la ciudad de Tzintzuntzan elaboró un Escudo de Armas como 
probanza jurídica para apelar ante las autoridades, argumentando el derecho 
divino a dichos privilegios (figura 1). Este documento, aunque ha sido 
estudiado principalmente desde la perspectiva heráldica (Roskamp, 2002), 
resulta igualmente relevante como obra artística: posee un alto valor estético y 
una narrativa visual compleja que lograron cumplir el propósito de sus 
creadores, pues a través de un decreto real se otorgó a la comunidad de 
Tzintzuntzan el título de “República de Indios”. 

 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      70 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

 

Figura 1. Escudo de Armas de Tzintzuntzan de 1595 (Carvajal, 2020). 

 

Se ha debatido sobre el término arte y su aplicación en el contexto indígena, 
sin embargo, en este artículo no es el objetivo validar el uso de este término 
para estudios estéticos y plásticos mesoamericanos, pues para fines de este 
documento se entiende como arte a “todo aquel proceso tanto racional como 
sensible que deriva en la creación de un producto con fines de consumo, para 
un público específico al que se requiere crear un impacto”. En este sentido, las 
élites de Tzintzuntzan sabían perfectamente quiénes eran los lectores de la 
composición que conforma el escudo (Roskamp, 2000), por lo que adaptaron 
imágenes perfectamente legibles para el espectador objetivo. 

 La metodología empleada para el estudio de la composición visual artística 
que forma el Escudo de Armas de Tzintzuntzan se analiza como un ejemplo de 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      71 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

funcionalidad del arte; es decir, si bien no está demeritado el valor estético, fue 
realizado con una función específica más allá de la contemplación: operaba 
como un objeto de valor jurídico. Bajo una perspectiva estructuralista basada 
en Giddens (2006), y estudios de semiósfera de Lotman (1996) se entreteje la 
dicotomía signo – función, siendo el arte un espacio de intercambio y 
transformación cultural. 

 Finalmente, si bien los valores estéticos, discursivos y visuales son 
intrínsecos a la obra, reducir el arte a lo meramente contemplativo desatiende 
su potencial de incidencia. Casos históricos como el aquí analizado muestran 
que una obra puede alcanzar efectos tangibles más allá del ámbito 
contemplativo tradicional de los bienes artísticos visuales. 

 

EL CONTEXTO DE LAS TRES CIUDADES: TZINTZUNTZAN, PÁTZCUARO Y 

GUAYANGAREO 

La historia de Michoacán en los primeros años del virreinato estuvo atravesada 
por un conflicto político en torno al derecho a ser capital de la provincia. En 
orden cronológico, Tzintzuntzan fue la primera “Ciudad de Mechuacán” hasta 
el periodo en que Vasco de Quiroga, como obispo de Michoacán, procuró—y 
logró antes de su muerte—mantener el cabildo y la sede episcopal en 
Pátzcuaro, degradando a Tzintzuntzan a barrio dependiente de esta, con los 
privilegios que el cabildo de Pátzcuaro decidiera (Martínez, 2003). 

La fundación de Guayangareo en 1541 por el virrey Antonio de Mendoza 
como “Nueva Ciudad de Mechuacán” (Martínez, 2003), apoyada en presuntas 
falsificaciones de cédulas reales que la favorecían ante la Corona, preparó el 
terreno para trasladar la sede a Guayangareo en cuanto fuera posible. Ello 
respondía a la estrategia de la élite española por consolidar una ciudad de alto 
estatus, con mayores privilegios—como el control de parcelas adjuntas—y 
predominio sobre las élites indígenas. 

Mientras se mantuvo obispo, Quiroga defendió por la vía legal el título de 
“Ciudad de Mechuacán” para Pátzcuaro, degradando a Guayangareo al rango 
de pueblo (Martínez, 2003), razón por la cual Pátzcuaro conservó 
transitoriamente el título de “Nueva Ciudad de Mechuacán”. Por su parte, 
Tzintzuntzan aprovechó los recursos hispanos de producción documental 
como probanza, de donde surge su Escudo de Armas del siglo XVI. 

Tras la muerte de Vasco de Quiroga en 1565, el asentamiento español en 
Guayangareo obtuvo el título de Ciudad de Mechuacán, y alcanzó mayor 
relevancia en 1578 con el traslado de las sedes política y eclesiástica a esa 
ciudad, rebautizada como Valladolid, lo que le confirió plena legitimidad 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      72 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

(Martínez, 2005). En cuanto a Tzintzuntzan, el prolongado conflicto con 
Quiroga y la élite de Pátzcuaro desembocó en 1593 en su nombramiento como 
República de Indios (Paniagua, 2024), éxito atribuido al Escudo de Armas de 
las Águilas (Roskamp, 2013) y a su cédula real, que fue decisiva para su 
separación de Pátzcuaro. 

La creación de la República de Indios de Tzintzuntzan implicó que la 
Corona le reconociera jurisdicción territorial propia y cabildo, junto con 
privilegios como “andar a caballo, portar armas españolas, vestir a la usanza 
hispana y demandar exitosamente a su teniente de gobernador por 
amancebamiento” (Paniagua, 2024, p. 172), todo ello promovido con apoyo de 
los frailes franciscanos. 

 

ARTE Y SISTEMAS DE ESCRITURA MESOAMERICANA 

Como se señaló, el debate sobre la validez del término “arte” en contextos 
mesoamericanos permanece vigente. Sin pretender abonarlo, aquí se adopta el 
término en clave forma–función: se considera la estética propia de las formas 
y, en palabras de Lotman (1996), la semiósfera como ámbito donde la 
interacción formal produce transformación, y así se puede concebir la 
naturaleza de los sistemas de escritura pictográfica propia de las culturas 
mesoamericanas. 

 El arte articula procesos de forma y significado, rasgos también del sistema 
logográfico mesoamericano. Para la cultura náhuatl del siglo xvi, Davletshin y 
Velásquez (2024) proponen un “sistema logofonético que funcionaba mediante 
la combinación de silabogramas […] y logogramas” (p. 58). En Michoacán, por 
influencia del modelo tlaxcalteca—parte de la esfera náhuatl—predominó el 
segundo tipo, más afín a los objetos pictográficos. 

 El sistema de logogramas consiste en “signos palabra que representan 
lexemas en su totalidad, sus significados y formas fonéticas” (Davlesthin y 
Velásquez, 2024, p. 58). Este sistema debió tener éxito entre la sociedad de 
Tlaxcala, pues la literalidad que podían contener estas imágenes fue 
reconocible para los hispanos, quienes podían leer con mayor facilidad los 
documentos indígenas, de esta manera pudieron darle peso y valor jurídico 
por parte de los representantes de la Corona española (Ruiz, 2010). 

 Bajo esta lógica puede sostenerse que la élite uacúsecha adoptó un modelo 
logográfico que le resultaba familiar y, con apoyo de los frailes en Michoacán, 
produjo documentos más figurativos que funcionaban como probanzas ante 
los españoles, a la vez que eran legibles para la población purépecha 
(Afanador-Pujol, 2015). 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      73 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

PROCESOS VISUALES: CONTINUIDAD Y APROPIACIÓN DE TÉCNICA Y ESTÉTICA 

En este subapartado interesa atender los procesos de creación (estética local) y 
las técnicas de obtención y preparación de pigmentos, con miras a presentar la 
nueva estructura virreinal purépecha como una dinámica de continuidad y 
disyunción (Quilter, 1996) ante la presencia española en territorio michoacano. 
Este fenómeno se entiende como una negociación cultural (Baber, 2010) más 
que como imposición unidireccional de una cultura dominante sobre otra 
pasiva. 

La negociación descrita por Baber (2010) alude a la capacidad de cada 
estructura social para trazar estrategias y generar cambios. El éxito de los 
intereses de la Corona exigió flexibilidad hacia las sociedades mesoamericanas 
para integrarlas en los dominios reales y aprovechar mano de obra y recursos; 
a su vez, la élite uacúsecha actuó estratégicamente para conservar privilegios 
ante la Corona. 

En cuanto a técnicas pictóricas y obtención de pigmentos (figura 2), 
Álvarez (2001) recoge referencias al pintor o artista—carari en lengua 
purépecha, “el que escribe” o “escribano” (Roskamp, 2000)—en documentos 
hispanos sobre las sociedades mesoamericanas. En Michoacán se reconocen, 
entre otros, La Relación de Michoacán, el Lienzo de Carapan, el Lienzo de 
Jucutacato y el propio Escudo de Armas de Tzintzuntzan. 

Figura 2. Tinturas de origen mineral y aceites (INAH). 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      74 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

Resulta obvio pensar que el carari ya contaba con técnicas propias sobre la 
producción de pigmentos, así como su aplicación en los soportes; sin embargo, 
como estrategia de negociación, aprendió y aprehendió las nuevas formas y 
cánones artísticos introducidos por los europeos en pinturas y grabados. 
Aunque en las imágenes hechas a mano del purépecha se ajustaban al estilo 
europeo, se seguían manteniendo la tradición del códice mesoamericano. Las 
imágenes no sólo ilustraban los textos, sino que en ellas contenían la historia 
de su propio pueblo, mantenían un discurso complejo altamente narrativo y 
las formas remitían a significados más allá de la representación literal de las 
formas (Afanador- Pujol 2015).  

La obtención de pigmentos fue a través de arcillas, animales y de origen 
vegetal, además de mezclarse con otros elementos naturales ácidos como 
limón, vinagre o bien, el uso de la cal (Álvarez, 2001). Los recursos usados 
fueron a partir de plantas como muérdagos o líquenes para emplear las 
sombras en la pintura, así como flores zempoalxóchitl, caléndula o retama; 
mientras que para los colores básicos se empleó el añil, palo de campeche o 
capulines (Arroyo, 2014). En cuanto al uso de origen animal destacan la grana 
cochinilla, caracol púrpura, entre otros (principalmente insectos). Para 
Michoacán, se menciona la presencia de un insecto llamado axe (Álvarez, 2001) 
el cual se empleaba para extraer un componente para mezclar con aceite de 
linaza y uso de tierras (tabla 1). 

Tabla 1. Clasificación de nombres purépechas de tierras según el tono obtenido. 
(Álvarez, 2001, p. 83). 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      75 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

Naturalmente, los españoles llegados a la zona apreciaron y aprovecharon 
estos conocimientos locales en la obtención de pigmentos, tal es el caso que 
pronto comenzaron a comerciar el añil y la grana cochinilla en todo el territorio 
hasta entonces ocupado por los imperios europeos (Arroyo, 2014). 
Independientemente del valor asignado a los pigmentos, es innegable la 
influencia que el español ejerció sobre el carari, para emplear las técnicas al 
estilo europeo. 

Las intenciones de los españoles por introducir la estética europea en el 
territorio recién anexado a la Corona española, llevó a la fundación de escuelas 
de artes y oficios, como la de la Capilla de San José en la Ciudad de México por 
Fray Pedro de Gante (Morales, 1991), donde además de oficios como la 
carpintería y herrería, se instruía a los americanos sobre la pintura, para 
aplicarse principalmente en espacios de culto religioso. 

El impacto fue tal que las Ordenanzas de 1557 dispusieron que los pintores 
se sometieran a examen para “evitar la mala calidad de las obras [que fueran 
dañinas] para la devoción de los santos” (Cazenave-Tapie, 1996, pp. 14–15). Ya 
entonces el arte se concebía como portador indispensable de valores sociales 
(Vargaslugo, 2005), especialmente en el culto. No obstante, en poblados 
mayoritariamente indígenas los resultados se apartaron en parte de lo 
esperado por las Ordenanzas, y en ese margen se afirmó un gesto identitario 
local. 

 

ARTE COMO MEDIACIÓN JURÍDICA: EL ESCUDO DE TZINTZUNTZAN COMO 

PROBANZA 

Como ya se indicó, Tzintzuntzan fue sede del poder político y religioso 
purépecha entre el Posclásico y los albores del virreinato (Martínez, 2005), y 
allí se escenificó la llegada de los españoles (figura 3). Esto supuso una suerte 
de alianza para integrar el estado tarasco al sistema virreinal, con Tzintzuntzan 
conservando privilegios como residencia de élites indígenas y españolas, no 
sin resistencias y abusos hasta el nombramiento de Vasco de Quiroga como 
obispo. 

 

 

 

 

 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      76 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

Figura 3. Encuentro de Tzintzicha Tanganxoan con Cristóbal de Olid (Carvajal, 2021). 

 

 Sin afán de ser repetitivo con los apartados anteriores, es importante 
considerar que el punto de inflexión fue el traslado de las sedes eclesiástica y 
política a Pátzcuaro por iniciativa de Quiroga, lo que dejó a Tzintzuntzan como 
barrio dependiente, sin cabildo, autoridad administrativa ni prestigio. Más 
tarde, y por intereses españoles, Guayangareo se incorporó a la disputa, 
mientras Tzintzuntzan obtuvo hacia fines del siglo XVI el nombramiento de 
República de Indios, su victoria más significativa. 

 Ese triunfo se sustentó en el discurso y la memoria oficial del linaje 
uacúsecha: su poder político-religioso de raíz divina, su alianza con los 
españoles y su lealtad a la Corona y a la Iglesia. En conjunto, estos argumentos 
bastaron como probanza para el nombramiento ya referido, con derechos sobre 
cabildo, tierras, nombramientos locales y separación de Pátzcuaro o Valladolid 
(Roskamp, 2013). 

 Ahora bien, Abordar el escudo como pieza de arte implica reconocer el 
proceso de creación—medio, técnica y construcción de relaciones símbolo–
significado—que en conjunto emiten un mensaje (Lotman, 1996). Es, por tanto, 
un medio sensible e intelectual que se inscribe en el ámbito de lo estético 
porque ofrece elementos para ser apreciados, leídos, reflexionados y 
asimilados (Torres, 2025). 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      77 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 El valor del signo reside en su forma; esta guía su análisis y propicia la 
dinámica entre destinador y destinatario. Como señala Lotman (1996), el signo 
puede “ser percibido como una propiedad ontológica del objeto” (pp. 10–11). 
El conjunto de signos que integran el objeto artístico (la composición) abre un 
diálogo donde las formas, en su disposición, generan una lectura accesible al 
espectador. 

 En esa dicotomía destinador–destinatario, los signos median las 
intenciones de quienes producen y de quienes leen la composición visual. Los 
purépechas, con el favor de la Corona como horizonte, se atuvieron a los 
códigos estéticos de su contraparte para garantizar la claridad del mensaje; por 
su parte, los españoles leyeron el escudo comprendiendo esa intención y 
estética. 

 Cabe la posibilidad de que la estrategia de negociación del cazonci 
Tanganxoan Tzintzicha—recibir pacíficamente a los españoles y anexarse a la 
Corona para conservar privilegios (Martínez, 2005)—se inspirara en el modelo 
tlaxcalteca, que, en un nuevo contexto de desigualdad, obtuvo múltiples 
favores y legitimación real (Ruiz, 2010). Los señores de Tlaxcala recibieron de 
la Corona un Escudo de Armas (figura 4), que aparece en la lámina central del 
Lienzo de Tlaxcala: predominan elementos heráldicos hispanos (emblema de 
Castilla, glosas latinas sobre el Nuevo Mundo; Brito et al., 2021) junto con 
motivos de clara raigambre mesoamericana, en una composición simbiótica 
hispano–náhuatl. 

Figura 4. Lámina principal del Lienzo de Tlaxcala (Rodríguez, 2021). 

 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      78 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 En ese marco, resulta lógico que el modelo de alianza fuera atractivo para 
la élite uacúsecha. Tal vez el Escudo de Armas no fue urgente hasta que 
Tzintzuntzan perdió el título de Ciudad de Mechuacán (Martínez, 2003) y, con 
él, la sede del poder político y religioso provincial. Entonces, como estrategia 
de legitimación y recuperación de derechos otorgados por la Corona, se 
elaboró el Escudo de Armas de las Águilas con apoyo franciscano (Paniagua, 
2024). 

 Las similitudes compositivas entre el escudo de Tzintzuntzan y el que 
aparece en la lámina principal del Lienzo de Tlaxcala—ambos del siglo xvi—
son notorias, al igual que las reminiscencias de signos inteligibles para 
hispanos y purépechas mediante la adopción del sistema logográfico náhuatl: 
un águila dominante en la composición, personajes de la historia indígena, el 
símbolo de Castilla, glosas latinas, un ave acuática, elementos arquitectónicos 
indígenas, la cruz cristiana, una montaña (tepetl) que en el caso purépecha se 
presenta como cueva, entre otros. Todo ello parece un recurso probado y eficaz 
para los fines de la élite de Tzintzuntzan. 

Conviene destacar, por contraste, rasgos distintivos purépechas frente a lo 
náhuatl: el pescado blanco, el lago y la isla, el sol, la indumentaria noble 
uacúsecha (huarache, caraj, arco y flecha en vez de penacho; Torres, 2025), el 
coyote, entre otros. Estos elementos, además de ser legibles para los hispanos, 
reforzaban la memoria uacúsecha y la legitimidad de los derechos de origen 
divino que se reclamaban. 

Los representantes de la Corona en la Nueva España conocían la tradición 
simbólica local y estaban familiarizados con este tipo de documentos y con las 
ventajas de la estrategia de alianzas frente a la guerra. El formato de escudo y 
su simbolismo nobiliario, en clave de códice, favoreció los intereses españoles 
en los territorios americanos. 

 

ESCUDO DE TZINTZUNTZAN COMO ESPACIO DE INTERCAMBIO Y 

TRANSFORMACIÓN CULTURAL 

Más allá de su función jurídica, el escudo operó como herramienta didáctica 
para la propia estructura purépecha, facilitando su integración al sistema 
virreinal (Torres, 2025). Este margen de decisión se entiende desde el 
estructuralismo (Giddens, 1984/2006), que distingue dos agentes: la sociedad 
como objeto y el agente humano inteligente como sujeto, en un sistema dual 
del que emergen formas de conducta social (estructuras). 

La sociedad como objeto comprende la historia tarasca y los inicios del 
orden virreinal. Si bien el sujeto no es estático, en la narración histórica el objeto 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      79 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

es la sociedad. A grandes rasgos, el escudo relata el origen divino atribuido a 
Curicaueri, deidad del fuego, que destinó a los Señores Águila (uacúsecha) a 
llegar a la cuenca del lago de Pátzcuaro desde el norte; tras alianzas ribereñas 
y conquistas insulares, se unifica la zona lacustre y comienza la expansión. 
Tzintzuntzan funge como capital, pese a la breve tripartición del poder entre 
Tzintzuntzan, Pátzcuaro e Ihuatzio (1420–1440; Espejel, 2008). Finalmente, 
Tzintzuntzan recibe a los españoles, se integra a la Corona y adopta el 
catolicismo. 

 Con esta narrativa, se delinean sujetos que toman decisiones, afrontan 
acontecimientos y generan símbolos perdurables; la sociedad histórica se 
convierte así en objeto del relato. El agente inteligente es quien crea el escudo, 
quien lo lee e intercambia signos culturales (Lotman, 1996). Desde su agencia—
capacidad de decisión y apertura al cambio (Silliman, 2001)—puede aprender 
y apropiar los signos, discursos y elementos del escudo, o bien rechazarlos. 

 El discurso legitimador del escudo configura un sistema dual entre los 
purépechas: puede fomentar cohesión social desde la pertenencia étnica, 
religiosa o política, y actuar como instrumento de integración cultural. Ello 
demanda, más que una simple transmisión, un intercambio entre participantes 
con semejanzas y diferencias (Lotman, 1996, p. 18). Frente a desigualdades, 
cambios religiosos y lingüísticos, la sociedad purépecha necesitó dispositivos 
de memoria, identidad y pertenencia que procuraran paz y funcionalidad 
internas. 

 En este contexto, la memoria pudo verse dañada en su propia concepción. 
Rabe (2022) propone una dicotomía recuerdo–olvido entre memorias oficial y 
comunitaria y sostiene que los elementos visuales del escudo funcionan como 
evidencia para “[p]resenciar y atender las voces sofocadas del pasado, a las que 
la rememoración devuelve su dignidad y su derecho de ser, […] a reconocer la 
vigencia persistente de avisos y advertencias de antaño” (p. 9). 

Es patente la manera en que la obra narra—gráficamente—el pasado 
fundacional de la entidad política radicada en Tzintzuntzan. Se trata de un 
“enfoque valioso para una producción estética —sea artística o no— que 
intenta hacer memoria en un sentido que no sea meramente retrospectivo” 
(Rabe, 2022, p. 10): las imágenes no se limitan a fijar recuerdos materializados, 
sino que conservan un carácter dinámico en su reproducción y consumo, 
sensible a necesidades y contextos cambiantes. 

 

 

 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      80 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

REFLEXIONES FINALES 

La función del arte es diversa: sin perder su naturaleza estética y su dimensión 
contemplativa, puede insertarse como herramienta en otros campos. El Escudo 
de Armas de Tzintzuntzan ejemplifica la conciencia en el uso de los signos para 
construir un discurso legible por dos estructuras distantes—purépecha y 
española—convirtiendo su composición visual en un “puente” que opera 
como nueva semiósfera, más que como simple nodo entre culturas. 

En términos estructurales, el escudo de armas fue instrumento de 
integración de dos estructuras sociales que, al converger, dieron lugar a una 
nueva: Michoacán. En sus particularidades—lengua, costumbres y memoria—
reside la unidad, que, paradójicamente, es también lengua, costumbres y 
memoria compartidas. 

El arte es igualmente un instrumento—ejecutado o aspiracional—de la 
capacidad inteligente humana: agencia para el cambio, el intercambio o la 
conservación, decisión que recae en sus usuarios. La adopción de nuevos 
signos no es sino la expresión de la adaptabilidad y el aprendizaje propios de 
la condición humana. 

Comprender procesos culturales de individuos y colectivos en sus propios 
términos es un gesto de respeto, tanto hacia el bien artístico como hacia la 
sociedad que representa. De otro modo, se abren la puerta a prejuicios y 
prácticas de desvalorización—por ejemplo, considerar “inferior” el arte 
indígena frente al europeo—que acaban por jerarquizar la “calidad humana” 
de unos sobre otros. 

El arte purépecha del Escudo de Armas fue, sin duda, aspiracional; pero, 
como instrumento jurídico, sus autores conocían al lector principal y 
organizaron la obra bajo su lógica mesoamericana: el signo logográfico como 
forma de escribir, narrar y perpetuar discursos en soporte material. Ello 
expresa procesos inteligentes de creación de sistemas duales, característicos del 
virreinato. 

En el plano conceptual, este documento no pretende fijar si las 
producciones mesoamericanas “son” o “no son” arte ni delimitar 
taxativamente la categoría. Delimitar conceptos es importante, pues orienta 
rutas y argumentos de investigación; no obstante, ciertas disputas 
terminológicas pueden nublar el análisis. Aquí, el uso operativo de los 
conceptos busca ofrecer herramientas que fortalezcan los argumentos y 
contribuyan a las investigaciones en el campo de las artes. 

 

 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      81 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

REFERENCIAS 

Afanador-Pujol, A. (2015). The Relación de Michoacán (1539-1541) and the 
Politics of Representation in Colonial Mexico. University of Texas Press. 

Álvarez, G. (2001). Los artesones michoacanos. Gobierno del Estado de 
Michoacán. 

Arroyo, L. (2014). Tintes naturales mexicanos: su aplicación en algodón, 
henequén y lana. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Baber, J. (2010).  Empire, Indians, and the Negotiation for the Status of City in 
Tlaxcala, 1521–1550. En E. Ruiz y S. Kellogg. (Ed.), Negotiation within 
domination (pp.19- 44). University Press of Colorado. 

Brito, B. et al. (2021). El Lienzo de Tlaxcala. Fondo de Cultura Económica, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia. 

Carvajal, R. [Mechoacan Tarascorum]. (22 de noviembre de 2020). El Escudo 
de Armas de Tzintzuntzan de 1595. [Imagen]. Facebook. 
https://www.facebook.com/mechoacantarascorum/posts/el-escudo-
de-armas-de-tzintzuntzan-de-1595ricardo-carvajal-medinaen-1538-
inici%C3%B3-/156712859533041/ 

Carvajal, R. [Mechoacan Tarascorum]. (25 de julio de 2021). 25 de julio de 1522: 
Aniversario de la Conquista de Michoacán. [Imagen]. Facebook. 

https://www.facebook.com/search/posts/?q=25%20de%20julio%20de%201
522%3A%20Aniversario%20de%20la%20Conquista%20de%20Michoac
%C3%A1n 

Cazenave- Tapie, C. (1996). La pintura mural del Siglo XVI. Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes. 

Davletshin, A. y Velásquez, E. (2024). La escritura jeroglífica náhuatl. 
Arqueología mexicana, 30 (187), 58- 63.  

Espejel, C. (2008) La justicia y el fuego: dos claves para leer la Relación de 
Michoacán. El Colegio de Michoacán 

Giddens, A. (2006). The construction of society. Outline of theory of 
structuration (J. Etcheverry, Trans.). Amorrortu editores. (Trabajo 
original publicado en 1984). 

INAH. (s/f). Tinturas y aceites [Objetos]. Museo de Artes e Industrias 
Populares, Pátzcuaro, México. 

Lotman, I. (1996). La semiósfera. Semiótica de la cultura y el texto. Ediciones 
Cátedra, Universitat de Valencia. 

Martínez, R. (2003). Mechuacan, Guayangareo, Valladolid: los orígenes de 
Morelia. Historias, (54), pp.121–124. 

Martínez, R. (2003). Mechuacan, Guayangareo, Valladolid: los orígenes de 
Morelia. Historias, (54), pp.121–124. 

Martínez, R. (2005). Convivencia y utopía: el gobierno indio y español de la 
‘ciudad de Mechuacan’,1521-1580. Consejo para la Cultura y las Artes, 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      82 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

Instituto Nacional de Antropología e Historia, Fondo de Cultura 
Económica. 

Márquez, P. (Ed.). (2007). ¿Tarascos o P’urhépecha?: voces sobre antiguas y 
nuevas discusiones en torno al gentilicio de michoacano. Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. El Colegio de Michoacán. 
Universidad Intercultural Indígena de Michoacán. Grupo 
Kw’anískuyarhani de Estudiosos del Pueblo Purépecha. 

Mohar, L. y Fernández, R.  (2006). El estudio de los códices. Desacatos. Revista 
de Ciencias Sociales, (22), 9-36. 

Morales, F. (1991). Fray Pedro de Gante.  En R. Ballán (Ed.) Misioneros de la 
primera hora. Grandes evangelizadores del Nuevo Mundo (75- 81). 
Esquila. 

Paniagua, N. (2024). El privilegio de ser una ciudad de indios: Tzintzuntzan en 
el periodo virreinal. Oficio. Revista de Historia e Interdisciplina, (19), 
169- 186. https://doi.org/10.15174/orhi.vi19.9 

Quilter, J. (1996).  Continuity and Disjunction in Pre-Columbian Art and 
Culture. RES: Anthropology and Aesthetics, (29/30), pp. 303-317. 

Rabe, A. (2022). La Memoria Comunitaria frente a la Memoria Oficial. ¿Cómo 
activar el potencial transformador y liberador de la memoria? 
Pensamiento, 78 (295), 5- 28. 

Rodriguez, D. (2021). El lienzo de Tlaxcala, una versión única y digital de los 
indígenas conquistadores. [Fotografía]. El País. 
https://elpais.com/mexico/2021-06-02/el-lienzo-de-tlaxcala-una-
version-unica-y-digital-de-los-indigenas-conquistadores.html 

Roskamp. H. (2000). El carari indígena y las láminas de la Relación de 
Michoacán: un acercamiento. En M. Franco. (Ed.), La Relación de 
Michoacán (235-264). El Colegio de Michoacán, Gobierno del Estado de 
Michoacán. 

Roskamp. H. (2002). La heráldica novohispana del siglo XVI: Un escudo de 
armas de Tzintzuntzan, Michoacán. En H. Pérez Martínez y B. Skinfill 
Nogal. (Ed.), Esplendor y ocaso de la cultura simbólica (227- 268). El 
Colegio de Michoacán, CONACYT. 

Roskamp, H. (2013). El escudo de los tres reyes de Tzintzuntzan: iconografía, 
memoria y legitimación en la antigua capital tarasca. En M. Castañeda 
y H. Roskamp. (Ed.), Los escudos de armas indígenas: de la Época 
Colonial al México Independiente (137- 168). Universidad Nacional 
Autónoma de México, El Colegio de Michoacán. 

Ruiz, E. (2010). Fighting Destiny: Nahua Nobles and Friars in the Sixteenth-
Century. Revolt of the Encomenderos against the King. En E. Ruiz y S. 
Kellogg. (Ed.), Negotiation within domination (pp.45- 78). University 
Press of Colorado. 



OSCAR ANTONINO TORRES RUIZ                                                                                                      83 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

Silliman, S. (2001).  Agency, practical politics and the archaeology of culture 
contact. Journal of Social Archaeology, (1), pp. 190- 209. 

Torres, A. (2025). El Escudo de Tzintzuntzan como espacio para la Negociación 
Política y Cultural. Un estudio iconográfico en la construcción de 
memoria e identidad purépecha en el Siglo XVI. [Tesis de Maestría 
inédita]. Universidad de Guanajuato. 

Vargaslugo, E. (Ed.). (2005). Imágenes de los naturales en el arte de la Nueva 
España: siglos XVI al XVIII. Fomento Cultural Banamex. 

 

SOBRE EL AUTOR 

Oscar Antonino Torres Ruiz 

Licenciado en Artes Visuales por la Universidad Veracruzana, estudiante de la 
Maestría en Nueva Gestión Cultural en Patrimonio y Arte en la Universidad 
de Guanajuato. Ha obtenido el Premio “Arte, Ciencia y Luz 2018” por mejor 
trabajo recepcional de licenciatura en el Área de Artes de la Universidad de 
Guanajuato. Participación en exposiciones independientes y colectivas en 
Veracruz, Xalapa, Guanajuato, Puebla, León y San Miguel de Allende. Ha 
obtenido premios y distinciones como en “Estímulos 2011” de la Universidad 
de Guanajuato, “Premio Artes 2014” en la UV, y menciones honoríficas en el 
Instituto Cultural de León. Líneas de investigación estudio iconográfico 
virreinal novohispano, teorías estéticas y función del arte. 

 


