
Universidad de Guanajuato. El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio 
Cultural, vol. 22, número 22, enero-junio 2025. Esta obra es de acceso abierto. 

 

                   ARTÍCULOS 
 

UNA EXPRESIÓN “INMORAL”: EL JARABE EN GUANAJUATO, MÉXICO. 
ESTUDIO HERMENÉUTICO DE LA PRENSA DECIMONÓNICA Y OTRAS FUENTES 

PRIMARIAS 
 

AN “INMORAL” EXPRESSION: SYRUP IN GUANAJUATO, MÉXICO 
A HERMENEUTIC STUDY OF THE 19TH CENTURY PRESS AND OTHER PRIMARY SOURCES 

 
Alejandro Mercado Villalobos 
Universidad de Guanajuato 
alejandro.mercado@ugto.mx 
 
Recepción: 24 de noviembre de, 2024 
Aceptación: 15 de marzo del 2025 
 
 

Resumen 

La sociedad guanajuatense decimonónica, al 
igual que la de otras latitudes del país, 
acusaba una transformación relacionada, por 
un lado, a la imposición de la cultura 
europea por parte de las élites políticas e 
intelectuales, y por otra, la permanencia de 
expresiones culturales que, en efecto, eran 
propias de los sectores populares, mismas 
que solían mostrarse a partir de una música 
alegre y bailes vistosos. Teniendo como 
marco de estudio esta dicotomía, el objetivo 
de este trabajo es el análisis de la prensa 
decimonónica —con apoyo documental 
necesario—, y a partir de ello examinar la 
posición social del jarabe como expresión 
cultural en la tradición festiva 
guanajuatense. Pretendo el análisis a partir 
del examen del caso en las ciudades de León 
y Guanajuato, lo cual deriva 
primordialmente, de la accesibilidad de las 
fuentes de información para el caso 
particular del siglo XIX en el espacio 
señalado.    

Palabras clave: música, músicos, fiestas, 
jarabe, tradiciones 

 

Abstract 

The 19th century Guanajuato society, like 
that of other latitudes of the country, showed 
a transformation related, on the one hand, to 
the imposition of European culture by the 
political and intellectual elites, and on the 
other, the permanence of cultural 
expressions that, in fact, they were typical of 
the poor sectors, which were usually shown 
through happy music and colorful dances. 
Having this dichotomy as a study 
framework, the objective of this work is the 
analysis of the nineteenth-century press —
with necessary documentary support—, and 
from this to examine the social position of 
syrup as a cultural expression in the 
Guanajuato festive tradition. I intend the 
analysis based on the examination of the case 
in the cities of León and Guanajuato, which 
derives primarily from the accessibility of 
the sources of information for the case of the 
19th century in the indicated space. 

Key words: music, musicians, party, 
“jarabe”, traditions 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             122 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

INTRODUCCIÓN 

Los encuentros sobre música y músicos son más bien recientes en México, al menos 
en comparación con seminarios y coloquios sobre historia política o económica, por 
decir algo. Hace más de una década, el inquieto investigador Raúl Heliodoro Torres 
Medina, comenzó su Coloquio de historia y música en México, que ahora (2025) cumple 
tres quinquenios. De dicho ejercicio han derivado ideas, temas y debates, 
enseñanzas y vínculos académicos, por lo que, quienes hemos estado presentes en 
tan fructíferas reuniones, constatamos la importancia de discernir sobre las músicas 
del pasado —reciente y antiguo—, y su vigencia por lo que hoy se conserva como 
patrimonio musical. Conozco otros ejemplos parecidos. Desde hace diez años el 
preclaro investigador zacatecano Luis Díaz Santana Garza, ha hecho lo propio 
organizando un coloquio que ha titulado La investigación musical en las regiones de 
México, de donde han derivado al menos dos libros que ya están en circulación 
(Díaz-Santana, 2018, 2023). Por su parte, en la Facultad de Música de la Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), van cuatro ediciones de un Congreso de 
Etnomusicología, mismo número de congresos llevados a cabo en la Universidad 
Autónoma de Nayarit con título de: Coloquio: la investigación musical en México. Estos 
encuentros, posicionados como verdaderos oasis para los interesados en el arte de 
Euterpe,1 han hecho evidente el interés de músicos y compositores, musicólogos, 
historiadores, sociólogos, antropólogos, entre otros, por descubrir los orígenes, 
desarrollo y permanencia de nuestras músicas, intentando (re) construir una 
historia que es inherente a todos, debido esto principalmente, a que los mexicanos 
somos una sociedad musical.  

 No obstante, pocos encuentros han tenido el carácter del que provoca estas 
líneas. En efecto, este texto, preparado exprofeso para el 2º Coloquio nacional el jarabe, 
patrimonios regionales,2 está inspirado en los debates que entonces se generaron, con 
respecto a una práctica musical que, por su génesis, ha merecido a lo largo de la 
historia tal abyección y censura pública, que por designios de las cúpulas del poder 
político e intelectual se le ha relegado a una expresión ínfima, negándosele el 

 
11 Diosa griega de la música. El término fue sumamente utilizado en la prensa decimonónica 
mexicana. 
2 El encuentro se llevó a cabo en la ciudad de Morelia, Michoacán, en junio del 2019. El texto se 
preparó para un libro que habría de publicarse exprofeso. Ante la tardanza en dicha publicación se 
decidió postular el presente trabajo para El Artista, lo cual fructificó en su publicación, que ahora se 
da a conocer, justamente, en este espacio. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             123 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

reconocimiento como una genuina expresión popular. De hecho, para el caso del 
siglo XIX, que es la época que me ocupa, desde esas cúpulas el jarabe solía ser 
considerado como una expresión “inmoral”, una práctica que se oponía a las 
“buenas costumbres” siguiendo la idiosincrasia religiosa y el determinismo cultural 
de las elites. Esto explica al menos en parte, por qué cuando el investigador busca 
rastros de las expresiones jaraberas, estos están en los partes de novedades de los 
jefes de policía, y no necesariamente en las reseñas periodísticas, donde 
comúnmente se daba nota de la vida cultural de las sociedades decimonónicas.  

 Esta cuestión resulta evidente en el caso de Guanajuato, espacio en donde he 
escudriñado desde hace años, la música, los músicos y las músicas por ellos 
formados, con especial atención durante el siglo XIX.3 Hasta ahora, sin embargo, no 
había dedicado un estudio específico  con respecto al jarabe, esto en parte por lo 
complicado que es seguir notas sobre las expresiones populares en una prensa 
decimonónica que, por su origen social burgués, a todas luces privilegiaba un 
modelo cultural donde era la música de concierto, y no otras expresiones, la única 
digna de mención. 

 Por lo anterior, el objetivo del presente trabajo es el examen de la posición social 
del jarabe en la perspectiva cultural de la vida cotidiana en Guanajuato, esto durante 
el siglo XIX. La elección del período de examen se deduce por la ausencia de trabajos 
sobre la citada expresión musical en el Bajío, para lo cual, y derivado de las 
posibilidades existentes en cuanto a fuentes primarias, se han elegido dos ciudades 
como eje de estudio, estas son León y Guanajuato. De la primera, además, se han 
tomado en medida necesaria, documentos conservados en el Archivo Histórico 
Municipal de León (en adelante: AHML), que refieren al objeto del cual deriva este 
estudio.4  

 

LOS SONECITOS POPULARES MEXICANOS 

En su obra Efemérides guanajuatenses, o notas para formar la historia de la ciudad de 
Guanajuato, el presbítero Lucio Marmolejo (2015) registró la presencia en la ciudad 
de dos músicos alemanes, esto en octubre de 1849. A decir de la nota, uno de ellos, 
Henri Herz, era un “conocido compositor y celebérrimo pianista”, y el otro, de 
nombre Franz Coenen, era un “joven y hábil violinista”. El caso es que ambos 

 
3 En el 2017 publiqué el libro Música y fiesta en Guanajuato. Notas sobre la vida cotidiana en dos ciudades 
del Bajío porfiriano. El trabajo es resultado de la investigación que inicié en 2014. Recientemente (2024), 
he concluido con la investigación intitulada Música y músicos. Estudio histórico de cuatro bandas 
militares mexicanas decimonónicas. Se busca que el libro se publique en el 2026. He venido publicando, 
además, artículos sobre las músicas mexicanas, explorando temas diversos, desde las formas de 
diversión hasta la reglamentación del festejo público (Cfr. Mercado, 2019, 2020, 2021, 2022, 2023). 
4 Debo advertir que, pare efectos de la presente investigación, se tomaron notas del Archivo Histórico 
Municipal de León, lo cual, sin embargo, implica un arduo trabajo de revisión documental de todo 
un siglo.  



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             124 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

músicos ofrecieron varios conciertos aprovechando su visita al Bajío, y en ellos 
incluyeron composiciones suyas que realizaron siguiendo la tradición musical 
mexicana. El primero presentó una polka del siglo XIX y un Himno nacional mexicano; 
esta pieza, a decir de Marmolejo, no gustó debido a que “...no supo acomodar su 
música a los versos que se le dieron, y estropeó lastimosamente la prosodia”. El 
segundo, Coenen, habría compuesto una pieza de nombre Ave en el árbol y otra que 
tituló miscelánea de sonecitos populares mexicanos (p. 9).  

 Lo anterior es importante si se toma en consideración que las piezas compuestas 
por los citados músicos alemanes fueron inspiradas por lo que escucharon en su 
visita a México, y si esto fue así, Coenen debió componer su miscelánea, quizás, 
luego de ser testigo de la música ejecutada en las fiestas populares. Interesa señalar 
que los conciertos ofrecidos ocurrieron en el círculo social de élite en Guanajuato, lo 
que hace que la nota sea enteramente destacada, sobre todo si se toma en cuenta que 
las formas musicales propias de los sectores mayoritarios, históricamente, han sido 
relegadas bajo el argumento del contenido “inmoral” de sus letras, por lo 
pecaminoso de su baile, y por lo “ruidoso” de su música. Estas determinaciones, de 
hecho, están en la historiografía sobre el jarabe en México.  

 Desde el trabajo —pionero en su tipo— que Gabriel Saldívar publicó en 1937, 
titulado El jarabe. Baile popular mexicano, y los que le siguieron, hasta el clásico de 
Vicente T. Mendoza (1956) y su Panorama de la música tradicional de México, el jarabe, 
desde sus orígenes en la época colonial, tuvo —y continúa teniendo— una 
significación específica con las fiestas de las masas campesinas y los obreros de las 
ciudades. Desde la visión de la cultura por parte de las cúpulas del poder virreinal, 
al también referido en las fuentes de información como fandango, charanga, mitote, 
baile, jamaica, convite, entre otros, se le vio como una práctica que se oponía a las 
buenas costumbres, que eran aquellas determinadas por la religión católica, donde 
no cabía la música festiva, esto es, de carácter social, ni por supuesto el baile de 
pareja con el roce de cuerpos, ni las letras con contenidos considerados 
“pecaminosos”.5  

Lo anterior explica que la primera prueba documental del jarabe en Nueva 
España sea la referida al Pan de Jarabe, que fue censurado en 1766 por su contenido 
“deshonesto y provocativo” (Escorza, 1992, p. 14). Desde entonces y el resto del 
período colonial, al jarabe se le tuvo como un vehículo de circulación de valores 
impropios para la sociedad novohispana. Derivado de esto, como lo refiere Mariana 
Masera (2014), se publicaron sendos edictos entre 1766 y 1767, mediante los cuales 
de prohibían “las coplas, bailes y sones deshonestos” (p. 88). Pese a esto, el jarabe 

 
5 Uno de los jarabes mas famosos es El Chuchumbé. En su primera estrofa dice: “En la esquina está 
parado un fraile de la Merced, con los hábitos alzados, enseñando el chuchumbé”. Evidentemente, 
la ridiculización de un representante de la iglesia y el vínculo sexual determinó la censura de la pieza, 
lo cual es ejemplo de otras de contenido, si no similar, sí picaresco, cosa opuesta a los valores 
impuestos en la época (Vid., Baudot y Méndez, 1987). 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             125 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

tuvo la calle como espacio de expresión, oyéndose música, canto y baile también en 
casas y vecindades, y hasta irrumpió el espacio de la liturgia. En 1796 el bachiller 
José Paredes, ministro del coro de la Catedral Metropolitana de la ciudad de México, 
informaba a un superior las costumbres que se venían adoptando en templos a la 
hora de misa, ya que durante los oficios religiosos los músicos solían incluir en su 
ejecución sonecitos de la tierra o del país; el organista, escribió Paredes, llegaba a tocar 
“...seguidillas, tiranas, boleras y otras composiciones gentilicias” (León, 1974, pp. 
413-415).  

 El tema controversial con el jarabe, además del baile, era la letra de las coplas, 
mismas que, sumadas a la música, componían el triángulo de lo deshonesto, 
blasfemo y obsceno. En un caso ocurrido en la ciudad de Celaya, Guanajuato, 
fechado en 1799, puede verse la justificación de la alta sociedad novohispana a este 
tipo de manifestaciones. El caso se refiere al son de los panaderos. Véase la tercera y 
cuarta estrofas del jarabe referido por Mariana Masera (2014, pp. 97-99) que cito a 
continuación: 

 

Ésta sí que es panadera 
Que no sabe chiquear 

Quítese usted los calzones 
Que me quiero festejar 

 
Éste si que es panadero 
Que no sabe chiquear 

Levante usted más las faldas 
Que me quiero festejar 

 

 Para los valores determinados por la iglesia católica, la letra, evidentemente, era 
no solo blasfema sino vulgar, y afectaba las buenas costumbres. Precisamente, para 
una sociedad como la guanajuatense, sumamente conservadora, las expresiones 
populares como el jarabe no fueron bien vistas al igual que en otros sitios del 
territorio. En La música en Guanajuato, Ignacio Alcocer Pulido (2000) cita al villancico, 
el alabado, la alabanza, la música de posadas y navidad, la lírica infantil, el pregón 
y la tonadilla escénica como las “formas musicales” dadas durante el virreinato en 
Guanajuato (pp. 55-72), no así el jarabe ni el son. No obstante, en la copiosa lista de 
jarabes que Rubén M. Campos (1928) incluyó en su trabajo El folklore y la música 
mexicana, señala la existencia en la región de un Jarabe del Bajío (pp. 293 y 298).  

 No tengo pruebas documentales en este momento, para explorar con mayor 
profundidad la presencia del jarabe en Guanajuato durante la época colonial, solo 
decir que es posible ubicar la presencia más importante del género en la parte 
noroeste del territorio, en la Sierra Gorda, que colinda con el actual Estado de 
Querétaro. No obstante, lo cierto es que, como señala Vicente Mendoza (1956), el 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             126 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

jarabe se extendió por gran parte del territorio, siendo el Bajío una de las regiones 
con presencia del género desde la época colonial y el período siguiente, el siglo XIX. 

 

EL JARABE Y EL MODELO CULTURAL REPUBLICANO 

México se independizó primero en las artes y la cultura. En efecto, las formas 
musicales consideradas “profanas” durante la colonia, entre estas el jarabe, se 
evidenciaron desde la segunda mitad del siglo XVIII, por lo que, durante la gesta de 
independencia y hacia la instalación de la república, las expresiones populares en la 
música eran ya comunes en las fiestas campesinas, en las haciendas y en los festejos 
de los barrios en las ciudades, y por supuesto, en billares, cafés, cantinas y 
pulquerías. El asunto en la nueva república fue la (re) valorización del ciudadano y 
la función que la cultura tuvo en ello, teniendo la música un papel fundamental en 
la construcción de la identidad, ahora nacional. 

Para esto, desde los albores de la república, las elites políticas e intelectuales 
propugnaron por seguir el modelo cultural de Occidente, lo cual derivó en el 
impulso a la música de concierto siguiendo formas europeas y a sus preclaros 
representantes. La intención era constituir una sociedad que se empatara en cuanto 
a sus aspiraciones de desarrollo político, económico y cultural, con aquellas que a 
inicios del siglo XIX eran potencias mundiales. Es por esto por lo que, como refiere 
Ricardo Miranda (2013), a la primera delegación extranjera que vino a México luego 
de conseguida la independencia, se le recibió ofreciendo una función de Rossini (p. 
16). En países desarrollados, asistir a la ópera se consideraba un signo de 
civilización, por tanto, la actitud de las elites mexicanas en este caso demuestra el 
mensaje que quería darse al mundo, al pretender erigir una nación que habría de 
seguir los ejemplos de desarrollo y civilización de países como Estados Unidos para 
el caso de América, y de Francia, Inglaterra o Italia, entre otros, del continente 
europeo. 

 Las pruebas que permiten determinar las características del modelo cultural 
emprendido en el siglo XIX mexicano se relacionan, en cuanto al arte se refiere, con 
el impulso a la música de concierto en las escuelas de enseñanza de primeras letras, 
en normales, colegios o institutos de educación para adultos, e incluso en los centros 
penitenciarios. Está, además, el hecho de que, en su conjunto, las fuentes de 
información que refieren a la vida cotidiana, indican que cada evento de carácter 
social y cultural llevado a cabo durante los festejos patrios o religiosos, la música 
impuesta en los programas culturales en teatros, en las audiciones y serenatas 
públicas, en las tertulias privadas, y hasta en los bailes y festejos varios, fue la 
europea, ya fuese con el acompañamiento de banda de viento, de orquesta o de 
algún conjunto de cuerda o coro de voces.  

 El estudio que publiqué en el 2017 me permite afirmar que, en todos los 
proyectos educativos impulsados en Guanajuato durante el siglo XIX, se enseñó la 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             127 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

ejecución de instrumentos europeos de forma exclusiva, por lo que se aprendió el 
solfeo, la armonía y composición de la notación Occidental, y se aprendió la técnica 
de los instrumentos estudiando métodos también europeos (Mercado, 2017). No 
hay un solo caso en Guanajuato en el sentido expuesto, donde se haya incluido 
alguna expresión popular o indígena en las aulas de clase oficiales o privadas, lo 
cual se explica si se entiende que la música popular se aprende históricamente en el 
espacio familiar, empero, lo señalado es prueba y evidencia de que el modelo 
cultural impuesto en el México decimonónico, esto por los sectores de poder como 
ya se ha dicho, fue la música de concierto Occidental.6 

 Hay que tomar en consideración también, el hecho de que en el siglo XIX fue el 
tiempo de la construcción de teatros. Por todo el país se erigieron espacios que se 
dedicaron a exponer lo que para ese tiempo fue la alta cultura,7 que no es otra que 
aquella considerada propia para los sectores cultos, de elite.8 Estos espacios no 
fueron de hecho, sitios cerrados sino abiertos al público en general, por lo que no se 
limitó el acceso y todo aquél que quisiera disfrutar una función de ópera o zarzuela, 
o de un concierto instrumental, podía hacerlo, el asunto fue que en el interior de 
dichos recintos quedaron destinados, como en otros casos, a difundir la cultura 
apropiada a los intereses culturales de las elites.   

 En suma, cada espacio donde se hizo música durante el siglo XIX fue dedicado 
al cultivo de la cultura europea, y la historiografía al respecto es prueba de ello. 
Desde el trabajo pionero de Alba Herrera y Ogazón (1917) y el de Rubén M. Campos 
(1928), los de Miguel Galindo (1933), Gabriel Saldívar (1934), Otto Mayer-Serra 
(1941), y hasta los clásicos de Vicente Mendoza (1956) y Yolanda Moreno Rivas 
(1989), sin olvidar los estudios recientes, como el que coordinaron Ricardo Miranda 
y Aurelio Tello en el 2013, o el que publicó Luis de Pablo Hammeken en el 2018, 
entre otros, la música que se cultivó en México durante el siglo XIX fue la de 
concierto europea, y aunque se sabe que los sectores populares continuaron su 
desarrollo musical, las elites políticas e intelectuales impusieron sus intereses, 
difundiendo los valores musicales de Occidente en los proyectos educativos y en la 
imposición de programas culturales donde se ejecutaron arias de óperas, oberturas, 
fantasías, schottisch, valses, marchas y alguna danza.9  

 
6 Véase como ejemplo de esto el trabajo que publiqué en el 2015, titulado La educación musical en 
Morelia, 1869-1911 (Mercado, 2015).  
7 En su más reciente libro, titulado La civilización del espectáculo, Mario Vargas Llosa (2018) señala que 
durante el siglo XIX solo había dos formas de entender la cultura. Una de ellas era la que 
correspondía a los sectores cultos, dominantes, precisamente la alta cultura, la otra correspondía a las 
mayorías, los sectores populares, esto es la baja cultura.  
8 En León, en 1880 se inauguró el Teatro Manuel Doblado, y en la ciudad de Guanajuato, en 1903 
Porfirio Díaz inauguró el Teatro Juárez. Ambos escenarios fueron exclusivos para conciertos de 
música europea, de verbenas literarias y obras de teatro, todas de Occidente.  
9 Como dato curioso, en una nota publicada en marzo de 1897 en La Opinión Libre —periódico editado 
en la ciudad de Guanajuato—, se escribió que con motivo de la inauguración de algunas escuelas en 
Salamanca, en el programa musical del momento se incluyó un “zapateado”, lo cual no era en 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             128 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

 En el modelo cultural pretendido, evidentemente, el jarabe como expresión 
popular no era compatible. Si esto fue así, ¿dónde quedó el baile, la música y el canto 
de jarabe en Guanajuato? ¿Acaso dominó en su totalidad la costumbre musical de 
Occidente? La respuesta es que dichas manifestaciones, de hecho, continuaron, solo 
que fueron objeto de ocultamiento e indiferencia por parte de las elites políticas y 
culturales, de ahí que en la prensa y otras fuentes primarias, no se haga reseña con 
cotidianeidad, de las expresiones populares jaraberas, y cuando se les menciona casi 
siempre ocurre que se les cita a manera de queja por lo inmoral de las 
representaciones, o para hacer evidente en vínculo entre el baile y la música con los 
prostíbulos, cantinas y celebraciones consideradas propias de los sectores 
populares, como las peleas de gallos y juegos de naipes u otros similares, 
considerados impropios para la sociedad que pretendía constituirse desde los 
grupos de poder. 

 

UNA EXPRESIÓN “INMORAL” 

En la edición del 26 de febrero de 1910 de El Obrero, periódico “de información” 
publicado en León, se hizo una férrea crítica a la práctica de hacer música y de bailar. 
Cito el caso de manera textual: 

 

Existe un lugar céntrico y transitable de nuestra población, cerca del Hotel Guerra, 
una cantina donde noche y día molesta el oído de los vecinos y transeúntes un 
maldito aparato parlante que a más de dar nota hace que las familias que por ese 
lugar tienen necesidad de pasar, se sonrojen al escuchar canciones sumamente 
inmorales, que a un carretero le harían taparse los oídos con el chirrión. También 
por las noches se dan cita en ese lugar panteras mecapaleros a bailar jarabe al aire 
libre y al son de música reproducida por el parlante.10 

 

 La nota es indicio del sitio social del jarabe en la sociedad guanajuatense 
decimonónica. Los “panteras mecapaleros”11 corresponden a los sectores populares, 
y ellos, ante los ojos de los grupos de poder, gustaban de bailar “canciones 
sumamente inmorales”, citadas como jarabes. Por desgracia, las menciones en las 
fuentes no son explícitas con respecto a la música ejecutada en los casos como el que 
se refiere, ni tampoco con respecto al contenido exacto de las letras de las canciones. 

 
realidad una pieza popular mexicana sino una obra del violinista y compositor español Pablo 
Sarasate; la misma pieza se puso en el “Gran concierto” que se llevó a cabo en León en 1910, 
organizado por el Círculo Leonés Mutualista (El Obrero, León, 26 de febrero de 1897).  
10 El Obrero, León, 26 de febrero de 1910.  
11 Los mecapaleros eran aquellos quienes se dedicaban a transportar mercancías diversas sobre su 
espalda, utilizando un mecapal.  



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             129 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

Lo que sí queda claro es que la música en cuestión era bailable, “ruidosa” y que no 
correspondía a los valores impuestos por la tradición y las “buenas costumbres”.  

 Importa señalar que, en su conjunto, la prensa decimonónica guanajuatense 
dedica poquísimas referencias al jarabe en forma directa, y aunque pueden 
encontrarse notas dispersas que remiten a su práctica, lo cierto es que es sumamente 
raro encontrar alusiones específicas que permitan explorar el baile, la música y 
mucho menos la letra que acompañaba las canciones jaraberas, al menos en el 
Estado de Guanajuato durante el siglo XIX. La hipótesis que al respecto se infiere 
aparece en relación con el hecho de que la prensa era producida por los 
intelectuales, y estos estaban dedicados a imponer el modelo cultural europeo en el 
país, motivo por lo cual decidieron destacar solo los actos sociales que, en lo público 
y lo privado, incluían programas de ópera y zarzuela como oferta principal, 
oberturas y fantasías o cualesquiera piezas que remitiera al cultivo del individuo. 
Los ejemplos de esto están por doquier en la prensa en cuestión, ya en los festejos 
patrios o en las celebraciones religiosas, e incluso, en las veladas literarias y 
musicales organizadas en casonas de las principales familias guanajuatenses, que 
eran ampliamente difundidas en la prensa, esto a fin de mostrar la posición de las 
elites con respecto al resto de la sociedad. Esto implica reconocer que el jarabe 
continuaba, durante el siglo XIX, relegado a los sectores populares, principalmente 
por ser considerado impropio de acuerdo con los valores impuestos por la religión 
y las estructuras de poder.  

 Es por esto, por ejemplo, que en la prensa se encuentren noticias como la que se 
publicó en el semanario independiente La Voz de Guanajuato, en abril de 1891 donde 
se cita el caso de una “pantomima ridícula” donde “tres artistas chichimecas” 
anunciaban de forma ruidosa y por las calles de la ciudad, una “función de 
autómatas”. Los aludidos iban “tocando detestablemente” un violín, un bajo y una 
tambora, e iban acompañando a bailadores. La nota remata con una pregunta: “¿Es 
conveniente que en una ciudad que figura entre las más cultas del país se permiten 
esas mojigangas?”.12 

 Señalar la sociedad guanajuatense como “entre las más cultas del país” en el 
contexto descrito implica una prueba más de la animadversión por las costumbres 
populares, ya que estas se disponían como opuestas a una sociedad cultivada. Es 
por ello por lo que el jarabe debe estudiarse en el ramo de justicia, en los expedientes 
relativos al jefe político y bandos de policía, así como en el ramo de reglamentos, ya 
que en ellos está la evidencia de la práctica musical relacionada con el baile, el canto 
y la música. Derivado de ello, y tomando como ejemplo las referencias contenidas 
en periódicos y en los expedientes que han sido examinados para este efecto, a 
resguardo en el Archivo Histórico Municipal de León, es posible afirmar que el 
jarabe aparece vinculado con prostíbulos o burdeles —citados también como “casas 

 
12 La Voz de Guanajuato, Guanajuato, 5 de abril de 1891. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             130 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

de asistencia” o “de asignación”—, cantinas y sitios de juego, y evidentemente, con 
el consumo de alcohol.13  

 Ejemplo de esto puede verse en notas como la que se publicó en El Pueblo 
Católico en León, en enero de 1897. En este caso se denunció que en “una casa” se 
llevaban a cabo bailes públicos, los cuales eran escandalosos e inmorales, motivo 
por lo que se pedía que las autoridades impusieran el orden.14 Hay más casos 
similares. En enero de 1910, en el mismo periódico se publicó un titular que decía: 
“Escándalo en un prostíbulo”. La nota reseñaba una riña que se había dado en lo 
una cantina de mala nota, haciéndose hincapié en el hecho de que tales sitios eran 
sumamente concurridos y ruidosos.15 En febrero siguiente, otro titular remitía a un 
“Escándalo en el salón rojo”, en referencia al ruido y alboroto provocado por la 
fiesta y el juego de cartas que se llevaba a cabo en el lugar.16 Luego, en mayo del 
mismo año y en el mismo periódico se denunciaba un “bailadizo”, realizado en un 
paraje de la ciudad. En la nota se señala la participación de un policía y otros 
individuos, a quienes se sorprendió bailando. Lo interesante del asunto es que estos 
habían sido acompañados por dos músicos callejeros.17 

 Estos ejemplos comprueban la hipótesis del vínculo entre las prácticas 
musicales populares y los sitios de juego, prostitución y consumo de alcohol, 
lugares que eran frecuentados por personas que pertenecían socialmente a los 
sectores pobres. No pocas referencias remiten la idea ya expuesta, de que las 
prácticas señaladas eran indecentes. En marzo de 1911, en la Gacetilla de El Obrero 
una nota destaca del resto por el título que dice: “Por inmorales”. En la nota se hace 
referencia a lo ocurrido en una “casa de asignación”, en la cual se llevaban a cabo 
“bailadizos” organizados por las prostitutas, lo cual ocurría en cualquier día de la 
semana y hasta entrada la madrugada.18 Comoquiera, los periodistas se esmeraban 
por dar cuenta de cada pleito o escándalo y hacer evidente la necesidad de cerrar lo 
que consideraban sitios de vicio: 

 

Nos informan que en una cantinilla de mala muerte que hay por el barrio del burro, 
hay juerga hasta las dos y tres de la madrugada, diariamente, y que en el petate 
verde se versan apuestas de consideración, no faltando por supuesto, las bellas 
marinolas, vida y alma de tan selectas veladas.19 

 

 
13 En el AHML hay desde los albores de la república, expedientes judiciales sobre el comercio ilícito 
de alcohol, sobre todo mezcal.  
14 El Pueblo Católico, León, 10 de enero de 1891.  
15 El Obrero, León, 29 de enero de 1910.  
16 El Obrero, León, 26 de febrero de 1910. 
17 El Obrero, León, 7 de mayo de 1910.  
18 El Obrero, León, 11 de marzo de 1911.  
19 El Obrero, León, 13 de mayo de 1911. Las cursivas son mías.  



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             131 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

Evidentemente, si había fiesta debía haber música. Por desgracia, las notas 
encontradas se centran en la denuncia del hecho en su conjunto, destacando la 
prostitución, el consumo de alcohol y el juego de azar, como males de la sociedad, 
y no en la música en específico que debió acompañar las continuas jornadas en los 
burdeles y cantinas. Lo que sí se sabe es que había músicos que ejecutaban en la 
calle, y otros que lo hacían en fiestas particulares, y aunque las notas citadas los 
sitúen en burdeles y cantinas, hay pruebas de que el jarabe era considerado como 
una expresión típica.  

  

EL JARABE ERA TAMBIÉN TRADICIONAL 

Hay indicios del jarabe y las expresiones populares y su papel como parte como 
parte de las tradiciones guanajuatenses, que difiere de la posición negativa de las 
mismas expuesta en la prensa según se ha visto. Una reseña publicada en El 
Guanajuatense, el 7 de julio de 1895, que refiere a los festejos por la apertura de la 
cortina de la Presa de la Olla es relevante al respecto.20 En la nota se da fe de la 
costumbre de los guanajuatenses por reunirse en la Plaza de la Unión, una de las más 
emblemáticas de la ciudad, a fin de tomar el tranvía e ir a la presa para disfrutar del 
convite. El autor de la crónica se decía desilusionado por el festejo de ese año, ya 
que no era como en años anteriores: 

 

Es lamentable que no haya arte en el arreglo de las tiendas destinadas a diversos 
juegos, fondas y cantinas, ni en su agrupamiento. No abundan hoy el heno y la 
lama, los farolitos multicolores y los mástiles de verduras; en una palabra, no tiene 
la fiesta ese colorido netamente nacional que otras veces la ha caracterizado. Ni 
siquiera se escuchan los acordes de la guitarra acompañando a esos cánticos 
populares, con los que nuestro heroico y sufrido pueblo expresa sus penas y sus 
alegrías, revela sus impresiones y sus recuerdos; ni se le ve agitándose con los 
sacudimientos del jarabe y experimentando ese baile, una legítima e inocente 
satisfacción.21  

 

 La nota es relevante por varios motivos, siendo el más importante el 
señalamiento de la existencia del jarabe como práctica social, esto en un festejo 
público que bien pudiera ser catalogado como burgués. En efecto, los estudios que 

 
20 La Presa de la Olla era un cuerpo de agua importante en la ciudad de Guanajuato. La construcción 
de la represa comenzó en el siglo XVIII. En la segunda mitad del siguiente se remodeló por completo 
la construcción del sitio, inaugurándose la cortina y demás infraestructura en 1895. Se hizo común 
que los ricos de la ciudad construyeran casas de campo, y que la sociedad en su conjunto paseara 
por el lugar en días festivos. En el mes de julio, cuando las lluvias se habían regularizado y la presa 
estaba a su máxima capacidad, se abrían las compuertas en lo que era todo un espectáculo, que se 
acompañaba con verbena popular que incluía música y variadas diversiones.  
21 El Guanajuatense, Guanajuato, 7 de julio de 1895. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             132 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

he realizado sobre la vida cotidiana en Guanajuato indican que el sitio de la presa, 
en especial para el período porfiriano, era un sitio convertido en lugar de descanso 
para los sectores de poder y, no obstante, la cita referida indica que la fiesta pudo 
haber tenido participación de amplios grupos sociales, incluidos aquellos 
pertenecientes a las clases trabajadoras. Esto podría explicarse en el interés de las 
elites en formar al ciudadano en un modelo cultural homogéneo, y consolidar así la 
sociedad moderna mexicana. 

Hay otra explicación sobre esto, y es el hecho de que durante el siglo XIX los 
festejos colectivos comunes se dieron de forma dual. Es decir, por un lado, las elites 
organizaron sus actividades, incluyendo reuniones privadas —denominadas 
tertulias— y otras maneras, como bailes de gala o funciones de teatro. En tanto, los 
sectores populares hicieron lo propio llenando los espacios en las corridas de toros 
y las peleas de gallos, o llevando a cabo bailes en sitios públicos y parajes como el 
referido en la Presa de la Olla; esta práctica fue común durante el porfiriato en 
México,  

 Ahora bien, volviendo a la cita que da inicio al presente apartado, el periodista 
de El Guanajuatense reconoce no solo la existencia de una tradición popular, sino un 
desdén por este tipo de manifestaciones:  

 

Parece como que se tiene empeño en desterrar esas tradicionales costumbres que 
no serán, en buena hora, manifestación de cultura, pero cuya supresión no significa 
que hayamos dado un paso más por la empinada cuesta del progreso.22 

 

 Entonces, el canto y el baile expuesto por los sectores populares no era cultura 
para quien escribió la nota en cuestión. Esto es prueba de la existencia en el siglo 
XIX mexicano, de una concepción, quizás, única de la cultura, donde sólo los 
sectores de elite contaban con expresiones dignas de considerarse culturales, lo cual 
implica reconocer nuevamente, que aunque se daban y permitían manifestaciones 
de esos grupos mayoritarios en eventos colectivos —como las fiestas de la Presa de 
la Olla—, esas no eran consideradas más que signos de sectores aún primitivos, que 
requerían de un amplio desarrollo e integración en el nuevo modelo cultural. De ahí 
que, entre otras cosas, a la música, al canto y al baile se le considerara inmoral. Véase 
la última cita a la nota que venimos examinando:  

 

Alguien nos dijo que probablemente se prohibieron las canciones y los bailes 
populares, por su inmoralidad. ¿Inmoralidad? Les contestamos, ¿vamos a ver 
desaparecer de Guanajuato todo lo que trasciende a inmoral y empezamos 

 
22 Ídem. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             133 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

suprimiendo esos antiguos hábitos nacionales? Pues es indudable que hemos 
adelantado.23 

  

 La inmoralidad descrita corresponde a la ignominia expuesta por los jarabes de 
cara a una sociedad eminentemente católica y conservadora. Esto se relaciona con 
el roce de los cuerpos provocado por el baile de jarabe, una práctica que aún en el 
siglo XIX era considerada impropia por pecaminosa, ya que podría incitar al acto 
sexual. Al respecto, vemos que, en las letras de los jarabes más conocidos en el país, 
las menciones sexuales son parte de las coplas de las canciones, verbigracia El 
Chuchumbé o el citado Jarabe de los Panaderos expuesto en el caso de Celaya de 1799. 
Precisamente, este elemento del canto, la música y el baile fue altamente censurado 
y, no obstante, tales prácticas podían ser consideradas como “antiguos hábitos 
nacionales”, tal y como ocurrió con la nota anterior, lo que implica reconocer que, 
al margen de las consideraciones impropias o inmorales del jarabe, también se 
reconocía su carácter propio de la nación mexicana, al ser parte evidentemente, de 
las mayorías. 

 Ante las evidencias expuestas, el jarabe estaba presente en la vida cotidiana 
guanajuatense, empero, en una posición dual. Por una parte, era un elemento 
fundamental en los sectores populares como parte de su manera de socializar y 
divertirse, por otra, el canto, música y baile del tipo referido significaba una práctica 
impropia de una sociedad civilizada o que, como era el caso del México 
decimonónico, intentaba incorporarse a las naciones civilizadas y con alto 
desarrollo político y económico, guiadas por determinados valores.  

Comoquiera, el género era evidente y su práctica común. Para una 
“solemnidad” realizada en León en 1868 con motivo de la toma de Querétaro, y que 
significó el triunfo definitivo de los republicanos sobre el imperio de Maximiliano, 
según consignó Sostenes Lira (1914), además del bando con música y repiques de 
campanas, acto cívico y audiciones por la tarde, música de concierto en el paseo de 
la calzada —espacio emblemático en León—, se permitieron también “bailes” 
particulares y gallos por las calles”, esto observando el orden correspondiente (pp. 
148-150).  

Como el anterior ejemplo hay varios que remiten a la práctica popular de hacer 
música y baile. En una nota publicada en El Pueblo Católico, en 1893, a colación de 
unas mejoras materiales llevadas a cabo en León, se organizaron “una serie de 
jamaicas para las que se están invitando las familias”.24 Dos años después, en los 
festejos por el aniversario de la independencia, en la citada Presa de la Olla se llevó 
a cabo otra jamaica y una “fiesta infantil”.25 Ambas menciones son importantes por 

 
23 Ídem. 
24 El Pueblo Católico, León, 24 de septiembre de 1893. 
25 El Guanajuatense, Guanajuato, 22 de septiembre de 1985. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             134 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

que en ellas se distinguen dos partes de los festejos señalados. Por un lado, está la 
que atañe a las elites y las muestras de música europea referida en el programa 
correspondiente, y por otra, la amenidad popular referida como jamaica, lo que para 
el siglo XIX solía remitirse a un festejo colectivo que en ocasiones también incluía 
los festejos de las elites, pero que en el análisis aquí realizado, correspondía a los 
sectores populares, no solo por el tipo de celebración sino por que en las notas 
examinadas fácilmente se distingue el espacio dedicado a la música europea, de 
aquél propio de las prácticas que remiten a los “bailes antiguos”, tal y como se 
evidenció en un festejo llevado a cabo en el pueblo de Silao, en enero de 1902. Al 
respecto, según se consignó en La Opinión Libre, en ocasión de haberse inaugurado 
un nuevo teatro y por las fiestas de año nuevo, se llevaron a cabo varios festejos, 
ocurriendo que en la plaza principal se pusieran dichos “bailes antiguos” en un 
entorno donde también había juegos de azar y mercado con venta de variadas 
mercancías.26  

El ejemplo anterior es muestra de que la práctica de bailar al son de música era 
común en pueblos de Guanajuato. En enero de 1911 una noticia cubrió la primera 
plana de El Obrero. Se anunciaba que habría de llevarse a cabo una corrida de toros 
en Irapuato con la presencia de un afamado torero de apellido Gaona. El caso es 
que, previo al festejo taurino, el dueño del salón de billares y cantina La reina Xóchitl, 
conocido como “Don Panchito”, había convocado a los aficionados a la fiesta brava 
a su negocio “para arreglar un programa de excursión a la ciudad de las fresas para 
admirar al paisano”. Lo interesante del asunto es que “Don panchito” había 
dispuesto “una charanga para deleitar a sus clientes, y además está preparando unos 
taquitos de sesos y chile verde tan sabrosos, que hasta las migajas se va a comer los 
contertulios. Habrá pulque mexicano”.27 

La evidencia apunta a que, a la par de las celebraciones donde se impuso la 
música de concierto europea y otros elementos culturales, la música, el canto y el 
baile populares también estuvieron presentes, esto no obstante ciertas limitaciones 
que solían darse en festejos colectivos de corte eminentemente popular, tales como 
las fiestas de carnaval. En la revisión que se hizo del Archivo Histórico Municipal 
de León, se descubrió que desde la primera mitad del siglo XIX las autoridades 
municipales se preocuparon por normar los carnavales, expidiendo bandos y 
reglamentos para tal efecto. En todos estos se dispusieron pautas precisas para 
llevar a cabo los festejos, y aunque no se dispuso en ningunos de ellos una 
prohibición específica a la música y al baile de jarabe, la diversión se determinó con 
ciertas particularidades, como el uso de ropa y máscara específica, y la puesta en 
escena de un baile, sí, pero a usanza europea.28 

 
26 La Opinión Libre, Guanajuato, 12 de enero de 1902.  
27 El Obrero, León, 7 de enero de 1911. 
28 El primer reglamento al respecto es de 1869. Cuenta con seis artículos y de ellos se deriva la 
intención por controlar el festejo de carnaval a fin de que fuera un festejo donde se observara “la 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             135 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

Algunos expedientes que remiten a la fiesta pública indican incluso, la 
existencia de músicos ambulantes o callejeros, que tocaban deleitando a los 
trasnochados. Ya he mencionado el caso del policía que fue descubierto bailando en 
la calle acompañado de dos músicos ciegos, pero está también el caso de tres 
individuos que fueron sorprendidos tocando la vihuela en plena calle, dos de los 
cuales fueron apresados por realizar tal actividad.29 

Este y otros casos remite a una sociedad diversa en términos de sus prácticas de 
diversión, y aunque se pretendió imponer la cultura europea en la vida cotidiana 
musical, los bailes de los sectores populares fueron parte de las festividades de los 
guanajuatenses. En mayo de 1910, en El Obrero se publicó que, en San Francisco del 
Rincón —pueblo aledaño a León—, en los paseos que la gente de dicho pueblo hacía 
al Río de Santiago, además de la “reglamentaria audición de la Banda Municipal”, 
se pusieron “dos danzas de indios”.30 La nota indica la costumbre de incluir la 
música y el baile populares, no por nada, en su libro Indios broncos del Noreste de 
Guanajuato, Alejandro Martínez de la Rosa (2012) concluye que la práctica dancística 
de ciertos grupos de León hoy en día, se acompañan con música de jarabe, y que 
esto se inició desde el siglo XIX. 

 

CONCLUSIONES 

Evidentemente, la música, el canto y el baile reconocidos como jarabe fue común en 
Guanajuato. Sus antecedentes están en el siglo XVIII, siendo su práctica extendida 
al siglo XIX. Las fuentes de información dan evidencia suficiente para referir que el 
jarabe se llevaba a cabo en distintos sectores, incluidos los burgueses de cierta 
manera —recordar el caso citado por Lucio Marmolejo—, sin embargo, es 
mayormente cierto que el jarabe era propio de los sectores populares. Al respecto, 
la alta sociedad decimonónica determinó ciertos valores que eran necesarios para 
constituir una civilización moderna, mismos que estaban sostenidos por la cultura 
europea. Esto explica la animadversión de los periodistas pertenecientes a esas 
elites, a la hora de reseñar las fiestas donde “el pueblo” se expresaba cantando y 
bailando. Hay muestras diversas de las criticas de que eran objeto quienes festejaban 
los aniversarios de la independencia nacional, o a los santos patronos, con los 
citados “cantos antiguos” y bailes populares.  

El hecho está en que, al margen de las muestras de oposición está también el 
reconocimiento de la práctica de cantar y bailar como elemento de la identidad 
nacional, de lo antiguo como tradición del pueblo, y aunque las elites políticas e 

 
moral, el orden público y la vida privada”. Cuenta con seis artículos donde se indica cómo debía 
conducirse la sociedad durante la celebración (JP-CIC-EVT-C. 1-EXP. 8, 1869). Otro se publicó en 
1871 (JP-JEP-BYR-C. 1-EXP. 1, 1871), otro más en 1873 (JP-JEP-BYR-C. 1-EXP. 6, 1873), y otro en 1882 
(JP-JEP-BYR-C. 1-EXP. 3, 1882). 
29 JP-POT-PDN-C. 6-EXP. 4, 1877.  
30 El Obrero, León, 21 de mayo de 1910. 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             136 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

intelectuales se esforzaron por europeizar los festejos colectivos, los elementos de la 
mayorías campesinas y obreras salieron a brote en cada festejo colectivo. Por 
desgracia, como las fuentes de información para el estudio de la vida cotidiana, 
especialmente la prensa, fueron producidas por los sectores de poder, las menciones 
y reseñas sobre las costumbres populares son más bien escasas, predominando el 
impulso a prácticas culturales guiadas por la tradición europea. No obstante, la 
música, el canto y el baile estuvieron presentes, sin importar que se les haya titulado 
de inmorales. 

 

REFERENCIAS 

Alcocer Pulido, Ignacio (2000). La música en Guanajuato. Guanajuato, México: 
Ediciones La Rana.  

Baudot, Georges y María Águeda Méndez (1987). El Chuchumbé, un son 
jacarandoso del México virreinal. Cahiers du monde hispanique et luso-brésilien 
(48) 163-171. Recuperado el 11 de enero del 2025, de: 
https://www.persee.fr/doc/carav_0008-0152_1987_num_48_1_2316 

Campos, Rubén M. (1928). El folclor y la música mexicana. Investigación acerca de la 
cultura musical en México (1525-1928). México: publicaciones de la Secretaría 
de Educación Pública, Talleres Gráficos de la Nación. 

Díaz-Santana Garza, Luis (coordinador) (2018). La investigación musical en las regiones 
de México. Zacatecas, México: Texere Editores, Universidad Autónoma de 
Zacatecas.  

__________________________________ (2023). Música mexicana y estudios regionales. 
Historia, tradiciones y tendencias recientes. México: Universidad Autónoma de 
Aguascalientes 

Escorza, Juan José (1992). Apuntamientos sobre el jarabe mexicano. Heterofonía, 107, 
pp. 11-24. 

Galindo, Miguel (1933). Historia de la música mejicana. Colima, México: Tipografía de 
El Dragón.   

Hammeken, Luis de Pablo (2018). La república de la música. Ópera, política y sociedad 
en el México del siglo XIX. México: Bonilla Artigas Editores.  

Herrera y Ogazón, Alba (1917). El arte musical en México. México: Departamento 
editorial de la Dirección General de Bellas Artes. 

León Portilla, Miguel et al. (1974). Historia documental de México (tomo I). México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.  

Lira, J. Sostenes (1914). Efemérides de la ciudad de León: colección de datos y documentos 
para la historia de la misma población recopilados por J. Sostenes Lira. León: 
Imprenta de J. M. Rivera.  

Masera, Mariana (2014). Bailes “deshonestos” y sones perseguidos por la 
Inquisición novohispana. En M. Masera (Ed.), Poéticas de la oralidad: las voces 
del imaginario (pp. 79-110). México: Universidad Nacional Autónoma de 
México.  

https://www.persee.fr/doc/carav_0008-0152_1987_num_48_1_2316


ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             137 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

Marmolejo, Lucio (2015). Efemérides guanajuatenses, o notas para formar la historia de la 
ciudad de Guanajuato (tomos III y IV). Guanajuato, México: Universidad de 
Guanajuato.  

Martínez de la Rosa, Alejandro (2012). Indios broncos del Noroeste de Guanajuato. 
Guanajuato, México: Ediciones de Las Sibilas, Universidad de Guanajuato.  

Mayer-Serra, Otto (1941). Panorama de la música mexicana, desde la independencia hasta 
la actualidad. México: El Colegio de México.  

Mendoza, Vicente T. (1984). Panorama de la música tradicional de México. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.  

Mercado Villalobos, Alejandro (2015). La educación musical en Morelia, 1869-1911. 
Morelia, México: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.  

_________________________ (2017). Música y fiesta en Guanajuato. Notas sobre la vida 
cotidiana en dos ciudades del Bajío porfiriano. Guanajuato, México: Forum 
Cultural Guanajuato, Gobierno del Estado de Guanajuato.  

_________________________ (2019). “Música y fiesta en Guanajuato. Notas sobre la 
vida cotidiana en algunas ciudades del Bajío porfiriano”. Letras Históricas 
(20). 

_________________________ (2020). “El festejo social en los espacios públicos y 
religiosos. Estudio histórico en las ciudades de León y Guanajuato durante 
el porfiriato”. En: Cruz Lira, Lina Mercedes, Irma Estela Guerra Márquez 
(Coord.). Mitos y representaciones. México. Universidad de Guadalajara. 

_________________________ (2021). “El otro México: los excesos en la fiesta pública 
en León, Guanajuato, durante los dos primeros tercios del siglo XIX”. Letras 
Históricas (24). 

_________________________ (2022). “El zócalo de la Ciudad de México: escenas de 
culto al héroe en la época porfiriana”. El Artista (19). 

_________________________ (2023). “La modernización de la banda de alientos 
mexicana y su incursión en los inicios de la industria del fonógrafo”. Historia 
moderna y contemporánea de México (66). 

Miranda, Ricardo (2013). Identidad y cultura musical. En R. Miranda y A. Tello 
(coordinadores). La música en los siglos XIX y XX (tomo IV) (pp. 15-80). 
México: CONACULTA. 

Moreno Rivas, Yolanda (1979). Historia de la música popular mexicana. México: 
Alianza Editorial Mexicana.  

Saldívar, Gabriel (2012). El jarabe baile popular mexicano. Puebla: Gobierno del Estado 
de Puebla-Secretaría de Cultura.  

Vargas Llosa, Mario (2018). La civilización del espectáculo. México: Penguin Random 
House Grupo Editorial.  

 
 
 
 
 



ALEJANDRO MERCADO VILLALOBOS                                                                                             138 
 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 22 (enero-junio 2025). ISSN: 1794-8614. 

SOBRE EL AUTOR 
 
Alejandro Mercado Villalobos 

Doctor en Historia, con adscripción actual en el Departamento de Estudios Culturales, 
de la División de Ciencias Sociales y Humanidades, Campus León, de la 
Universidad de Guanajuato, México. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores 
de la SECIHTI (nivel I).  

Por veinte años ha desarrollado el campo de estudio de la música, los músicos 
y espacios de actuación, fiestas y festividades, educación artística. En 2016 obtuvo 
el Premio Nacional de Investigación Forum Cultural Guanajuato, con la 
investigación: “Música y fiesta en Guanajuato. Notas sobre la vida cotidiana de los 
guanajuatenses durante el siglo XIX”. Actualmente, terminó el libro: Música y 
músicos. Estudio histórico de cuatro bandas militares mexicanas decimonónicas, cuya 
publicación se pretende para el 2026. 

Autor de seis libros y coautor en una veintena más sobre la temática expuesta, 
así como de artículos arbitrados en revistas especializadas y en algunas de difusión 
histórica. A la fecha, es editor de la revista El Artista. Se han impartido diversas 
ponencias en seminarios y congresos nacionales e internacionales.  

 

Publicaciones recientes: https://ugto.academia.edu/AlejandroMercado  

 

https://ugto.academia.edu/AlejandroMercado

