
Universidad de Guanajuato. El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio 
Cultural, vol. 23, número 23, julio-diciembre 2025. Esta obra es de acceso abierto. 

ARTÍCULOS 
 
 

LA(S) DANZA(S) EN EL LLIBRE VERMELL DE MONTSERRAT 
UNA OPORTUNIDAD PARA COMPARTIR Y RECREAR DANZAS MEDIEVALES EN 

COMUNIDAD 
 

THE DANCE(S) OF THE LLIBRE VERMELL DE MONTSERRAT: 
AN OPPORTUNITY FOR THE COMMUNAL TRANSMISSION AND REENACTMENT OF 

MEDIEVAL CHOREOGRAPHIC TRADITIONS 
 

Josefina Zuain 
Universidad de San Martín 
Provincia de Buenos Aires, Argentina 
josefinazuain@gmail.com 
 
Recepción: 13 de diciembre del 2024 
Aceptación: 23 de julio del 2025 
 

Resumen 

Este artículo presenta una serie de materiales 
de archivo que permiten hacer 
aproximaciones metodológicas y 
epistemológicas a procesos de investigación, 
reconstrucción y recreación de danzas 
medievales desde una perspectiva 
contemporánea y con objetivos 
comunitarios. A partir de la lectura de 
bibliografía específica, puesta en relación 
con la experiencia de montaje de danzas con 
un grupo de mujeres habitantes de Poggio 
Moiano (un pequeño pueblo en la región 
Lazio de Italia) abordaré aspectos sociales y 
de colectivización de las prácticas históricas 
de danza en espacios públicos, analizaré los 
diferentes ámbitos en que la danza tiene 
lugar durante el medioevo (principalmente 
el siglo XII al norte de la península ibérica) y 
argumentaré en favor de establecer 
diferencias específicas entre reconstrucción y 
recreación de danzas desde un 
posicionamiento histórico. Durante el 
laboratorio de montaje que comentaré se 
establecieron lazos entre personas nacidas en 
Poggio Moiano y migrantes nacionales e 

internacionales, y elaboramos una 
composición dancística que formó parte de 
la actual fiesta popular Piazzetta in Piazzetta, 
una celebración que hunde sus raíces en la 
historia misma de la zona antigua del 
pueblo, el uso del espacio público y la 
recuperación de la memoria local.   

Palabras Clave 

Danzas medievales, fiestas populares, 
danzas comunitarias, espacio público, 
arquitectura medieval 

 

Abstract  

This article presents archival materials that 
allow us to make methodological and 
epistemological approaches to dances 
research, reconstruction and recreation 
processes of medieval dances from a 
contemporary perspective and with 
community objectives. From the reading of 
specific bibliography, put in relation to the 
experience of staging dances with a group of 
women inhabitants of Poggio Moiano (a 
small town in the Lazio region of Italy) I will



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              47 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 address social and collectivization aspects of 
the historical practices of dance in public 
spaces, I will analyze the different areas in 
which dance takes place during the Middle 
Ages (mainly the 12th century in the north of 
the Iberian Peninsula) and I will argue in 
favor of establishing specific differences 
between reconstruction and recreation of 
dances from a historical positioning. During 
the assembly laboratory that I will comment 
on, ties were established between people 
born in Poggio Moiano and national and 

international migrants, we created a dance 
composition that was part of the current 
Piazzetta in Piazzetta, a celebration that has its 
roots in the history of the city itself, the use 
of public space and the recovery of local 
memory.  

Keywords  

Medieval dances, popular festivals, 
community dances, public space, medieval 
architecture 

 

 

 

ANTE LA(S) DANZA(S) MEDIEVALE(S) 

Parafraseando a Didi-Huberman (2011), diremos que danzando en el espacio 
comunitario de la ciudad milenaria estamos ante el tiempo. En los espacios 
conviven todos los tiempos presentes y futuros con las memorias que se remueven 
en esas relaciones en acto, relaciones actuantes, relaciones que entornan nuestras 
relaciones. Las ciudades son memorias en actualización constante; las paredes, los 
sistemas constructivos, los modos en que se transitan las calles y veredas, las 
memorias de cómo eran transitadas, las vistas que ofrecen, su organización y las 
relaciones del paisaje con las casas, con los comercios, con la luz del sol, con las 
actividades cotidianas: nos ponen ante el tiempo. Y, cuando reconstruimos 
memorias de danza en y con el espacio público, este conjunto de variables y afectos 
forman parte del danzar.  

De la lectura transversal de documentos y estudios que abordan festividades y 
danzas en contexto medieval (Bajtin, Gomez Mutanté, Buttà, Torrente, Capezio, 
Carbonell y Zabala Arnal por nombrar algunxs de lxs investigadorxs que frecuento) 
he llegado a pensar (y propongo metodológicamente pensar) que existen en el 
medioevo tres ámbitos específicamente diferenciables para (y por) la ejecución de 
danzas. En primer lugar, encontramos manifestaciones de lo que podríamos llamar



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              48 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 las danzas populares, aquellas ejecutadas en los espacios urbanos, cantinas, plazas 
y otras zonas amplias de la ciudad. Dentro de este primer grupo, podemos 
diferenciar las danzas populares comunitarias, es decir, aquellas que emergen en el 
marco de diferentes festividades y prácticas de encuentro colectivo, de las danzas 
que forman parte de espectáculos y son ejecutadas por profesionales de la escena. 
Ambas manifestaciones estarán más o menos vinculadas al calendario festivo y a 
las historias locales. En segundo lugar, podemos identificar las llamadas danzas 
sagradas y danzas religiosas, que se ejecutaban tanto dentro de los templos como 
en sus portales, plazas y alrededores, pero cuyas características estarán reguladas 
por el monasterio o iglesia en torno y/o dentro del cual se realizaban. Dentro del 
espectro que las mismas ofrecen es necesario distinguir al menos entre danzas 
sagradas de carácter litúrgico y cultual de danzas religiosas, que eran acompañadas 
por textos sagrados, pero ejecutadas durante los actos extralitúrgicos. En tercer y 
último lugar, tenemos rastros de las danzas y códigos protocolares de ejecución de 
bailes sociales al interior de castillos (los cuales son posteriores al siglo X) y en fiestas 
de la clase económicamente acomodada. Dentro de estas últimas, que serán las más 
emparentadas con lo que conocemos como danzas cortesanas, contamos con rastros 
escritos en documentos de diferente naturaleza y localización y, sobre todo, una 
gran tradición posterior al renacimiento que recoge muchos de estos protocolos de 
danza que se van a ir desarrollando desde el medioevo. La preeminencia de 
escritura de este tercer grupo responde al nivel de codificación que las mismas 
desarrollan y a la intención de imposición de un diseño de comportamiento muy 
preciso. Respecto de esta tendencia en el desarrollo de un nuevo canon de conducta, 
que también es un nuevo canon de cuerpo y de interacción social, Bajtin (1987) ha 
dicho:  

 

El nuevo canon de la buena conducta en sociedad es a su vez inspirado por las 
concepciones clásicas. Para ser bien educado es preciso: no poner los codos en la 
mesa, caminar sin sacar los omóplatos ni balancear las caderas, contener el vientre, 
comer sin ruido y con la boca cerrada, no sorber ni rascarse la garganta, etc.; es 
decir, eliminar las brusquedades. Sería interesante seguir de cerca el combate entre 
la concepción grotesca y la concepción clásica en la historia del vestido y de la 
moda y, mejor aún, el tema de este combate en la historia de la danza (p. 290). 

 

El presente análisis desde la historia de la danza articulado con prácticas 
coreográficas y de encuentro comunitario responden a la propuesta de este autor.  

Volviendo a los espacios de ejecución de danzas, no es que tenemos registro 
directo de la distinción de estos tres ámbitos sino que podemos construir tal 
distinción en la lectura de documentos (imágenes y textos) en relación, y la 
clasificación que propongo sirve para pensar el periodo que va del año 1100 al 1399.  



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              49 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

De la lectura relacional de los diversos documentos con los que vengo 
trabajando, en particular, el presente artículo tiene centro gravitatorio en el Llibre 
Vermell de Montserrat1, un códice fundamental para estudiar el siglo XII en Cataluña 
y que ha sido ampliamente analizado a lo largo de los últimos dos siglos2.  

Higinio Anglès ya en 1963 planteaba que la documentación histórica conocida 
sobre la danza en el templo de Montserrat durante el medioevo es muy extensa y 
rica en toda clase de detalles, cuando la música conservada, en cambio, es 
relativamente muy poca. Haciendo una pequeña digresión, diremos que el códice 
arroja algunos datos de ejecución de las danzas, pero no, por ello, es vasta la 
información coreográfica y, en ese sentido, no hay gran diferencia con la falta de 
información respecto de la musicalidad de las piezas.  

En particular, las danzas medievales que eran aprobadas y promovidas (esto 
implicaba que fueran regladas) por la iglesia, se practicaban en las plazas contiguas 
a los templos y, a veces al interior de los mismos, y se cree que solo 
excepcionalmente se danzaban durante la liturgia eclesiástica. No es difícil imaginar 
que ciertas danzas se practicaran en el interior de los templos cuando a lo largo de 
los siglos los concilios insisten en regular ciertos comportamientos dentro de los 
mismos y tampoco en ciertas fechas sacras.  

Entre los documentos de gran importancia que dan cuenta de la necesidad de 
insistir en que se considera indebido danzar al interior del templo y en fechas 
sagradas, no podemos dejar de recordar el canon del Concilio III de Toledo del año 
587 d.C. en el que se prohibió “una costumbre irreligiosa que la gente común suele 
hacer durante las solemnidades de los santos, de modo que las personas que deben 
asistir a los servicios divinos, velan con bailes y cánticos obscenos, no sólo injuriosos 
para sí mismos, sino también perturbando los oficios religiosos” (Apud. Anglès, 
1955, pp. 45-88). El hecho de que aquí aparezca un término fundamental, me refiero 
al carácter obsceno de las danzas “injuriosas” que perturbarían los oficios religiosos, 
nos permite realizar una primera observación y es el hecho de que el escándalo no 
está puesto en el danzar en sí mismo sino en el carácter “obsceno” de las danzas que 
se pretende erradicar del templo. Siguiendo la regulación de las conductas, en el 
Concilio de Trento3, de 1545 a 1563, en el Decreto sobre lo que se ha de observar, y evitar 
en la celebración de la misa, en el primer capítulo dedicado a las reglas de vida y 
conductas honestas de los clérigos se dice explícitamente que los mismos deben 
evitar “convitonas, bailes, dados, juegos y cualesquiera otros crímenes”. 

 
1 Recomiendo en particular el trabajo de Maricarmen  Gómez Muntané (2017), titulado: El Llibre 
Vermell. Cantos y danzas de fines del Medioevo.  
2 En particular recomiendo revisar el trabajo de Maricarmen Gómez Muntané, que en 2017 publicó 
El Llibre Vermell. Cantos y danzas de fines del Medioevo.  
3 Consultado en https://www.clerus.org/ 15 de noviembre de 2025.  

https://www.clerus.org/


JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              50 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

En este sentido, podemos imaginar algunas cuestiones kinéticas de las danzas 
que son llamadas “deshonestas” o “indecentes” trazando una crítica de lo que se 
fueron instalando como danzas “honestas”, donde la distancia entre los cuerpos, las 
frontalidad de la ejecución de las coreografías y la codificación lingüística de los 
pasos y gestos, contrasta con las danzas carnavalescas que, por ejemplo, recupera 
Bajtin a través de su lectura de Rabelais. 

La lectura de documentos medievales sistemáticamente nos permitirá 
acercarnos a la danza más desde lo que se pretende regular, censurar y erradicar 
que de las prácticas en sí mismas. Algo que, por cierto, en muchas ocasiones, 
continúa funcionando igual en la actualidad.  

De todos modos, se cree que hasta el siglo IX las danzas introducidas en los templos 
no tuvieron carácter sagrado en el sentido cultual y litúrgico. Al respecto, Anglès 
(1963) destaca que  

 

Lo curioso del caso es que a pesar de ello, la autoridad eclesiástica,  
inmediatamente, cuando descubría un caso de haberse introducido el baile en 
alguna función religiosa para mejor solemnizar el acto, se levantaba contra ello 
enérgicamente y prohibía con toda su fuerza la repetición de tales actos que 
consideraba indignos de la Casa del Señor. Ello demuestra también que la Iglesia 
y los Santos Padres se preocuparon en todas las épocas, hasta el siglo XIV de 
prohibir los cantos profanos y las danzas que, por abusos inconcebibles, se habían 
introducido en el templo. Tanto los Concilios como los obispos y papas se 
esforzaron en prohibir también la música y las danzas no santas, incluso aquellas 
que se ejecutaban no dentro sino ante los templos en la plaza de las iglesias para 
celebrar mejor las vigilias de las grandes fiestas (p. 5-6).  

 

Teniendo en cuenta que el uso de bancos en las iglesias es un desarrollo que 
comienza a expandirse en el siglo XVI, como signo de estatus de familias burguesas 
y que, paulatinamente, irá tomando la totalidad del espacio como sucede hoy en 
día, conviene pensar que el espacio vacío del templo y la concurrencia masiva con 
diferentes motivos, como funerales, misas, bautismos, festividades y otros asuntos, 
habrá sido de gran incentivo para que las danzas simplemente emergieran como 
parte del encuentro comunitario. Existe una larga discusión acerca de si 
efectivamente se danzaba dentro de las iglesias y, probablemente el carácter 
emergente (y no codificado) de la práctica sea la razón por la cual contamos con 
pocos documentos de este tipo de experiencias.  

A excepción de una composición para escenario, las danzas comunitarias 
realizadas en el espacio público eran y son formas de relación con la ciudad y su 
memoria, tanto como formas de relación entre personas que, al mismo tiempo, 
aparecían principalmente, articuladas con el calendario anual. Ese calendario anual 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              51 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

aún sigue vigente y, así como lo marcaba, aún hoy marca el ritmo de la vida 
campesina fuertemente determinada por la labor de la tierra.  

 

APROXIMACIONES METODOLÓGICAS A LA TRANSMISIÓN DE DANZAS MEDIEVALES 

DESDE MI EXPERIENCIA PERSONAL 

Actualmente vivo en un pueblo que se viene construyendo desde el medioevo o 
antes. Las edificaciones en estos borgos nunca terminan, de hecho, aun con sus 
toques más contemporáneos el palimpsesto de piedras y memorias en sus paredes es 
parte del encanto local. Es la imagen ante la cual estamos ante el tiempo y es la 
imagen ante la cual ejecutamos las danzas que voy a narrar a continuación.  

La información sobre los orígenes de Poggio Moiano es fragmentaria, se cree 
que durante mucho tiempo habría sido un asentamiento de leñadores originado 
alrededor del siglo VII. Lo cierto es que acá se han encontrado hasta ruinas etruscas 
y la región es la Sabina. Poggio Moiano se encuentra a cincuenta kilómetros de 
Roma hacia el centro-norte de la península itálica. 

De la información que se ha podido recolectar hasta ahora y según 
conversaciones informales que he tenido con vecinos, la primera vez que Poggio 
Moiano aparece nombrado en un documento es en el año 1083 y al año siguiente se 
tiene notificación de que fue consolidado como feudo por Enrique IV.  



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              52 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

El estudio en el que escribo está a nivel del suelo del borgo antiguo, es decir, 
estoy escribiendo en los cimientos de un pueblito que se eleva sobre mi cabeza lo 
que equivaldría a un edificio de seis o siete pisos en la actualidad. Toda la zona, de 
construcción en piedra y paredes de dos metros de ancho, sube por la montaña 
copiando su silueta. Arriba, durante la década de los ochenta y noventa, se 
construyeron casas grandes a las que se accede por amplias calles y en las cuales se 
pueden guardar dos, tres y hasta cuatro coches por unidad familiar. De a poco, el 
borgo fue quedando prácticamente deshabitado y durante más de treinta años, la 
única ocasión anual para “bajar” es la fiesta llamada Piazzetta in Piazzetta.  

 

Durante Piazzetta in Piazzetta en cada plaza del borgo se ofrece algún tipo de 
comida que mis vecinas preparan, sin saltarse nunca el primer plato de pasta, por 
supuesto. En el marco de esta fiesta los diferentes grupos artísticos del pueblo, la 
mayoría musicales, ofrecen recorridos o intervenciones en las callecitas sin acceso a 
coches que durante todo el año permanecen literalmente vacías. En este marco, 
dirigí una intervención que podría llamar Site-specific y reenactment. Un Site-specific 
nivel conceptualismo Kosuth, porque hicimos danzas medievales en nuestras calles 
medievales, tomando uno de los conceptos coreográficos que hemos heredado del 
medioevo que es el de recorrer la ciudad de la mano, para resaltar, exaltar y celebrar 
singularidades de la misma (Buttà, Bajtin y otrxs). Podríamos decir que una de las 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              53 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

primeras ideas que extraemos de la investigación en y con danzas medievales es que 
el Site-specific no nació a mediados del siglo XX.  

Durante las diferentes etapas de cualquier investigación mis momentos 
favoritos son aquellos en que todos los tiempos y sentidos se retuercen, cuando lo 
más nuevo parece venir desde muy lejos, así como aquello que parecía muy lejano 
de pronto se siente actual, muy actual y cercano. Esta fiesta, que para muchos de lxs 
habitantes del pueblo funciona como un viaje al pasado, mantiene viva la 
articulación entre la memoria de generaciones que habitaban por aquí y la nueva 
vida, allá arriba, más vinculada a las altas velocidades. La distancia que señalo entre 
arriba y abajo, aquí y allá, es completamente simbólica, ya que alcanzan quince 
minutos a pie para transitar de punta a punta el pueblo entero.  

Volviendo a mi tarea dentro de la fiesta, ¿cómo se realiza una reconstrucción de 
una danza comunitaria que, por supuesto, no sabemos ni exacta, ni someramente 
cómo era? 

Me propuse realizar un abordaje que pusiera en relación conocimientos y 
saberes provenientes de modos de investigación que crean obras4, así como diferentes 
fuentes, manuscritos y, sobre todo, devenires de las prácticas. Más allá de las 
hipótesis, que igualmente formaron parte del proceso de trabajo, los diferentes 
elementos que entraron a jugar en el sistema de análisis fueron herramientas que 
me permitieron trazar coreografías como posibles, secuencias de movimiento 
capaces de dar cuenta de usos y funciones de la danza en tiempos remotos y formas 
comunitarias de entrar en relación. Pero, sobre todo, y más allá de la veracidad de 
mi reconstrucción (es la razón por la cual digo que trabajé más allá de las hipótesis), 
el trabajo fue un acercamiento para pensarnos hoy a través de un archivo histórico 
realizando una lectura háptica del pasado, un acercamiento somático a los 
documentos medievales y una (re)vinculación comunitaria entre danzas, memorias 
familiares y la arquitectura en la cual habitamos.  

 

OBSERVAR UNA Y MIL VECES EL DOCUMENTO 

Los documentos antiguos tienen una potencia especial, porque algo misterioso 
destella allí. El hecho de que hayan sido conservados, que siglos y siglos después 

 
4 En 2020 publicamos junto a Maria Paz Garaloces, el segundo todo de una investigación en partes 
titulada Catálogo. Los textos de la Danza. Este segundo tomo, titulado Modos de investigación que crean 
obras fue incorporado  a la colección de libros de danza que dirijo: Segunda En Papel Editora. En el 
prólogo del mismo planteamos lo siguiente: “creemos que el Catálogo (todo) responde en 
resonancia, porque el recorrido que planteamos se refleja en tanto y en cuanto también es un proceso 
de investigación. La oportunidad de trabajar con los archivos de lxs coreógrafxs nos habilita a hacer 
uso de la historia, escribirla para que otrxs hagan uso también. Los diferentes tomos de este “uno” y 
“mil” Catálogos son un modo de disponer pensamiento en circulación. Seleccionar, editar y diseñar 
son nuestras prácticas en este libro”. 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              54 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

tengamos acceso a ellos, envuelve ya muchos secretos. En este sentido, presentar los 
materiales visuales funcionó como una herramienta de seducción al grupo y una 
forma de compartir la complejidad del asunto con el que íbamos a trabajar.  

La investigación como procedimiento colectivo estaba presente en las 
decisiones compartidas, los ensayos y los acuerdos. No sólo puse a circular 
referencias históricas y realicé algunas pequeñas exposiciones orales, sino que, 
sobre todo, llevé preguntas para trabajar desde los afectos, la memoria y las historias 
personales de cada una de las participantes. Estas conversaciones dieron lugar a los 
relatos de la infancia de las mujeres nacidas en Poggio Moiano, muchas de las cuales 
pasaron sus primeros años de vida en el borgo antiguo y lo conocen como la palma 
de su mano y esas historias se enlazaron con la actualidad de mujeres migrantes que 
apenas conocen el lugar y su historia. En general diré que todas coincidimos en que 
el borgo es especialmente hermoso y singular. El estudio de los documentos y la 
estructura musical de cada pieza fueron estableciendo un modo común de hacernos 
cuerpo con estos materiales para recrear conceptos, cuerpos, archivos y poner estos 
materiales en relación con la historia local.  

Para el programa de danzas de Piazzetta in Piazzetta 2022 seleccioné dos danzas 
sagradas (o religiosas) contenidas en el cancionero del Llibre Vermell de Montserrat: 
(1) Imperayritz de la ciutat joyosa / Verges ses par misericordiosa motete polifónico5 (fol. 
25v) y (2)  Ad mortem festinamus, danza en forma de virolai6 (fol. 26v). Se trata 

 
5 Imperayntz de la ciudad joyosa / de paradis ab tot gaug eternal / neta de crims de virtutz 
habundosa / mayres de Dieu per obra divinal / verges plasen ab fas angelical / axi com sotz a Dieu 
molt graciosa / placaus estar als fizels piadosa / preyan per lor al rey celestial. / Rosa flagran de 
vera benenanca / fons de merce jamays no defallen / palays d'onor on se fech l'alianca / de deu e 
d'hom per nostre salvamen / e fo ver Dieus es hom perfetamen / ses defallir en alcuna substanca / 
e segons hom mori senes dubtanca e com ver Dieus levech del monimen. / Flor de les flor dolca 
clement et pia / l'angel de Dieu vesem tot corrocat / e par que Dieus lamandat qu'ens alcia / don el 
es prest ab l'estoch affilat. / Donchos placa vos que'l sia comandat / qu'estoyg l'estoch e que remes 
nos sia / tot fallimen tro en lo presen dia / ens done gaug e patz e sanitat.  
6 Ad mortem festinamus peccare desistamus. / Scribere proposui de contemptu mundano ut 
degentes seculi non mulcentur in vano. / Iam est hora surgere a sompno mortis pravo. / Vita brevis 
breviter in brevi finietur mors venit velociter quae neminem veretur. / Omnia mors perimit et nulli 
miseretur. / Ni conversus fueris et sicut puer factus et vitam mutaveris in meliores actus intrare non 
poteris regnum Dei beatus. / Tuba cum sonuerit dies erit extrema et iudex advenerit vocabit 
sempiterna electos in patria prescitos ad inferna. / Quam felices fuerint qui cum Christo regnabunt 
facie ad faciem sic eum adspectabunt Sanctus Dominus Sabaoth conclamabunt. / Et quam tristes 
fuerint qui eterne peribunt pene non deficient nec propter has obibunt. / Heu heu miseri numquam 
inde exibunt. / Cuncti reges seculi et in mundo magnates advertant et clerici omnesque potestates 
fiant velut parvuli dimitant vanitates. / Heu fratres karissimi si digne contemplemus passionem 
Domini amara et si flemus ut pupillam oculi servabit ne peccemus. / Alma Virgo virginum in celis 
coronata apud tuum filium sis nobis advocata / Et post hoc exilium occurens mediata. / Vila cadaver 
eris cur non peccare vereris. / Cur intumescere quearis. Ut quid peccuniam quearis. Quid vestes 
pomposas geris. / Ut quid honores quearis. Cur non paenitens confiteris. Contra proximum non 
laeteris. 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              55 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

puntualmente de dos canciones que se danzaban respectivamente, según indica el 
manuscrito, a ball redo y virolai. No todas las piezas del cancionero contienen 
indicaciones de danzas y, en particular, estas dos piezas además de contener 
indicaciones de danza aparecen de forma contigua dando finalización al cancionero.  

Conocido como el Llibre vermell de Montserrat7 por sus cubiertas de terciopelo 
carmesí con las que fue encuadernado en el siglo XIX, este manuscrito fue elaborado 
a finales del siglo XIV (está datado hacia el año 1399), siendo copia de algún original 
perdido y contiene, también, fragmentos de escrituras del siglo XVI. Está 
conservado en el Monasterio de Montserrat, cerca de Barcelona y su importancia en 
el ámbito de los estudios en danza se debe a que contiene una colección de cantos y 
danzas medievales para entretenimiento de los peregrinos que acudían a dicho 
monasterio.  

El códice está estructurado en las siguientes partes: (1) Libro de los milagros de 
Santa María de Montserrat. Los diez primeros folios contienen una colección de 
narraciones de milagros, de la que faltan las 60 primeras. El último milagro de la 
serie está fechado en 1336. (2) Cancionero de Montserrat, que contiene diez cantos: O 
Virgo splendens; Stella splendens; Laudemus Virginem; Splendens ceptigera; Los set goytxs; 
Cuncti simus concanentes; Polorum Regina; Mariam matrem; Imperayritz de la ciutat 
joyosa: Ad mortem festinamus. La traducción, del "Birolay" de Madona Sancta Maria, 
por P. Villanueva, denota la existencia de otras piezas similares en los folios 
desaparecidos. (3) Íncipit, tratado breve de confesión. 

El libro refleja que los monjes advertían a los fieles que en aquella montaña 
santa sólo eran permitidas las canciones honestas y devotas. El valor especial del 
códice montserratino es precisamente porque allí se han conservado algunas de las 
tonadas de tales danzas y, en alguna ocasiones, se indica cómo debían bailarse. ¿Qué 
relaciones podemos establecer entre el Llibre Vermell, la danza y la peregrinación? 

El Libre Vermell, al copiar el n.o 2, Stella splendes, escribe: <<ad trepudium 
rotundum>>, el n.o 5, Los set goyts, la titula: <<Ballada … a ball redon>>; el n.o 7, 
Polorum regina, también indica <<a ball redon>>. De entre las diez composiciones 
contenidas en este manuscrito, cuatro son, pues, indicadas para la danza de corro, 
dándose las manos y bailando formando un círculo. Todo ello nos señala que los 
peregrinos únicamente podían danzar en aquel templo <<a ball redon>> y dándose 
las manos sin preocuparse para nada de contar los <<puntos>> como se estilaba en 

 
7 Se compone de 154 folios, escritos por ambas caras, de los cuales se han perdido 36. Contiene el 
Cançoner  Montserratí, formado por diez piezas vocales dedicadas casi en su totalidad a la Virgen de 
Montserrat y destinadas al uso por parte de los peregrinos que acudían de manera masiva al 
monasterio desde el siglo XIV. Link al facsímil para ver el ejemplar completo:  
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/llibre-vermell-de-montserrat--0/html/ff6fe3e2-
82b1-11df-acc7-002185ce6064_81.html 

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/llibre-vermell-de-montserrat--0/html/ff6fe3e2-82b1-11df-acc7-002185ce6064_81.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/llibre-vermell-de-montserrat--0/html/ff6fe3e2-82b1-11df-acc7-002185ce6064_81.html


JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              56 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

la <<estampida>> del siglo XIII, o como se practica aún hoy día en la danza 
tradicional de la sardana (Anglès, 1955, p. 69). 

Las indicaciones de danza a ball redon, implican que el pulso de la danza se 
transmite de mano en mano a todo el grupo y ello hace que se construya de forma 
colectiva. La iglesia de Montserrat fue un importante centro de peregrinación, al 
menos desde la segunda mitad del siglo XII, en su estudio El Llibre Vermell, Cantos 
y danzas de fines del medioevo, Santiago Galán Gómez y Maricarmen Gómez Muntané 
(2018), plantean que:   

 

en la estela del culto mariano promovido por la floreciente literatura de milagros 
de la Virgen (que atestiguan las donaciones para el monasterio documentadas ya 
en esas fechas), el monasterio de Montserrat atrajo en sus inicios un flujo de 
peregrinos de la zona de influencia más próxima, para ampliarse ya en el siglo XIII 
no sólo como lugar favorecido por la Corona aragonesa en tanto sitio especial de 
devoción, sino como nodo destacado de la ruta jacobea que, originada en Barcelona 
o llegando desde Francia por el paso del Portús, se dirigía por Zaragoza a Santiago 
de Compostela (p. 271). 

 

La peregrinación se volvía una práctica cada vez más común en aquellos días. 
Los artistas callejeros y los juglares que iban de pueblo en pueblo, mostraban un 
especial interés en propagar por la península las historias, los milagros y leyendas 
de la Madona Sancta María de Montserrat. De hecho, las mismas Cantigas de Santa 
Maria del Rey Sabio (1252-1284) 

 

… narran y cantan seis milagros anteriores a los mismos y que figuran en el Llibre 
Vermell, por lo que no sería extraño que algunos formaran parte de las hojas 
perdidas del códice montserratino. Los milagros y las leyendas de Montserrat eran 
conocidos en la corte del Rey Sabio por las relaciones familiares entre la casa condal 
de Barcelona y la corte real de Castilla y León. (...) La fama y el buen nombre de 
Santa María de Montserrat se habían, pues, propagado por doquier en Europa en 
el siglo XIV. Papas, obispos y reyes conceden indulgencias y privilegios a los 
romeros que suben la santa montaña. El número de peregrinos aumenta <<a 
diversis mundi climatibus confluentes>> como escribe el rey Pedro de Aragón en 
1342 (Anglès, 1955, p. 52). 

 

Dijimos que dentro del Llibre Vermell contamos con la sección (2) Cancionero de 
Montserrat, contenida entre los folios 21v-27 donde se recogen una colección de 
piezas musicales, todas anónimas. El propósito explicitado de dicho cancionero era 
el de entretener con cánticos y danzas a los peregrinos que llegaban al Monasterio 
que, como ya se ha dicho, era uno de los sitios de peregrinación más importantes en 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              57 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

la época en que el manuscrito fue copiado. Sin embargo, diremos que las pautas 
coreográficas y musicales plasmadas en el manuscrito, no sólo pretenden entretener 
a los peregrinos, sino que, también, tienen como misión contener toda inclinación al 
desenfreno, la fiesta y los excesos de comportamiento principalmente durante las 
noches:  

 

Como a veces los peregrinos, cuando están velando en la iglesia de Santa María de 
Montserrat, quieren cantar y bailar, y también en la calle de día, y allí sólo deben 
cantar cantos honestos y piadosos, por eso están escritos en alguna parte encima y 
por debajo. Y deben usar esto con honestidad y moderación, para no molestar a los 
que perseveran en la oración y contemplación devota, en la cual todos los 
veladores deben insistir de la misma manera y dedicarse a ella devotamente (Folio 
22). 

 

La transmisión de cantos “honestos” y “piadosos”, con el acompañamiento de 
danzas “moderadas” excede la liturgia y es una apuesta por la implementación de 
un modo de comportamiento basado en una moral del cuerpo que transmite lo que 
se considera “correcto” en términos de medida, gesto y movimiento. Aquel famoso 
canon del que nos habla Bajtin. Las relaciones entre protocolos de comportamientos 
y danzas tienen una larga historia y se continúa desarrollando a lo largo de los siglos 
llegando al summum con los tratados barrocos. 

En 1955 Anglès Higinio publicó un 
artículo intitulado El "Llibre Vermell" 
de Montserrat y los cantos y la danza 
sacra de los peregrinos durante el siglo 
XIV, el mismo recoge un estado de la 
cuestión completo en el cual se 
detallan los estudios que han 
abordado el libro hasta aquel 
momento. Señala que el valor especial 
del Llibre Vermell reside en que “se 
trata de cantos y de danzas religiosas 
ejecutadas en Montserrat; unos, para 
crear ambiente oracional en aquel 
templo; otros, como expansión santa 
de los peregrinos durante aquella 
época” (Anglès, 1955, p. 45). 

Respecto del ambiente religioso en el cual fueron escritos los documentos 
contenidos en el libro, Anglès destaca la popularidad alcanzada por los milagros de 
la Virgen de Montserrat en los siglos XII y XIII, como puntapié del creciente interés 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              58 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

de los peregrinos por visitar el monasterio. La singularidad de los cantos y danzas 
contenidos en este libro es que fueron escritas para ser ejecutadas por los peregrinos 
mismos, lo que da a suponer la existencia general de una amplia cultura musical en 
Cataluña ya que se cuenta con que los visitantes tendrán conocimiento de las piezas 
musicales que contiene el cancionero, las cuales son muy variables entre sí. En este 
punto el autor nos recuerda que en Europa se han conservado muy pocos 
documentos de repertorios de música y danza medieval religiosa escritos para ser 
ejecutados por los visitantes de los templos: 

 

… se han conservado dos repertorios de música medieval escritos en vista a 
proporcionar  solaz y distracción espiritual a los romeros en las vigilias y jornadas 
vividas en los santuarios, y ambas colecciones son patrimonio hispano: el primero 
es la colección del siglo XII contenida en el códice pseudo-calixtinus, conservado 
en la catedral de Santiago de Compostela, el segundo, de carácter más popular, 
son las canciones conservadas en Montserrat. Los cantos de Compostela eran 
ejecutados por cantores técnicos y no por el pueblo; ello supone que en Compostela 
durante el siglo XII había una buena escuela de polifonía y que los fieles peregrinos 
se deleitaban en oír dentro de aquel templo músicas tan placenteras. Aunque, si 
bien parece, la polifonía de Compostela - a lo menos algunas piezas -, no es obra 
hispana, el hecho de que tal música fuera ejecutada en la catedral de Compostela 
a fin de crear ambiente de devoción amable para los peregrinos, supone que allí 
había buenos cantores especializados en este arte. En Montserrat, en cambio, son 
generalmente los mismos fieles quienes cantan y danzan, unas veces para dar 
expansión a sus alegrías espirituales, otras entonan cantos de perdón y de 
penitencia siguiendo el espíritu y el plan de las romerías en Montserrat (Anglès, 
1955, p. 49).   

 

Volviendo sobre el hecho de que en el folio 22 se destaca la necesidad de que el 
empleo del tiempo de los peregrinos durante su estadía en el monasterio y 
alrededores sea “devoto” y “honesto”, diremos que la importancia de este 
documento reside en su especificidad, ya que se trata de cantos litúrgicos y danzas 
religiosas de carácter popular, a través de los cuales se pretende establecer criterios 
para el comportamiento de los peregrinos que visitan la iglesia y permanecen allí 
durante largas temporadas, en general se estima que llegaban a estar alrededor de 
cuarenta días: 

 

(...) dignos de ser ejecutados durante las vigilias de la noche en el mismos templo 
para descansar un poco después de los sermones y de la oraciones, o durante el 
día, en la plaza, ante la iglesia, al salir de los actos solemnes de la liturgia 
montserratina. En el folio 77 leemos: <<Brevis exortatio ad sermocinandum…>>, 
donde se consigna lo siguiente: <<Item debent conversari honeste in via veniendo, 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              59 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

stando et redeundo, vitando cantilenas vanas atque tripudia inhoesta>>. El interés 
mismo del códice de Montserrat, al decir que los peregrinos durante el camino de 
ida y vuelta, como durante su estancia en aquel santuario, tenían que evitar 
canciones y danzas un poco libertinas, nos señala como nuestro pueblo sería 
aficionado al canto y a la danza profana, cuando no estaba rodeado del ambiente 
sagrado y penitencial de las romerías, procesiones y otros actos religiosos 
extralitúrgicos (Anglès, 1955, p. 52).  

 

Según cuenta la leyenda, la primera aparición de la Virgen de Montserrat tuvo 
lugar en el año 880 d.C. La Virgen habría sido vista por un grupo de niños pastores 
quienes, guiados por una luz hasta la imagen de la Virgen, encontraron su 
manifestación en el interior de una cueva. Luego del suceso, el obispo de Manresa 
habría intentado trasladar la figura de piedra. Pero, como este movimiento fue 
imposible, la dificultad fueinterpretada como el deseo de la Virgen de permanecer 
en el lugar y Manresa, desistiendo de trasladarla, mandó a construir la ermita de 
Santa María allí mismo. Aquella primera ermita, a lo largo de siglos de ampliación, 
se convirtió paulatinamente en el actual complejo monacal. En el siglo XII se 
construyó la iglesia en estilo románico y de esa fecha es la talla de la Virgen que se 
venera actualmente. La interacción provocada por las rutas de peregrinaje es 
fundamental en el proceso de intercambio y construcción cultural de los siglos XII 
al XIV en toda la península en general y para este monasterio en particular. En este 
sentido, si bien se han perdido los primeros sesenta milagros contenidos en el Llibre 
Vermell sabemos que el último fue datado en 1336, lo que ubica al libro como 
coetáneo a la construcción de la iglesia románica.  

En aquel artículo de 1955 escrito por Anglès donde señala que el valor especial 
del Llibre Vermell reside en las huellas de los cantos y danzas religiosas escritos para 
crear ambiente oracional y ofrecer solaz al pueblo, el autor también destaca la 
popularidad alcanzada por los milagros de la Virgen de Montserrat en los siglos XII 
y XIII, encontrando en este fenómeno el puntapié del creciente interés de los 
peregrinos por acercarse a la Iglesia. 

Estos cantos religiosos de carácter popular que establecen criterios para el 
comportamiento de los peregrinos que visitan la iglesia y permanecen allí durante 
largas temporadas, da cuenta, entonces, de danzas y cantos considerados dignos (y 
dignificantes, quizás) de ser ejecutados durante las vigilias de la noche, en el templo 
y entre oraciones y sermones en la plaza, durante el día. El repertorio se ofrece con 
la explícita intención de evitar las danzas y los comportamientos señalados como 
“deshonestos”, lo que paradójicamente documenta el interés y el conocimiento del 
pueblo por otros modos de cantar y danzar, probablemente más carnavalescos, más 
eróticos, más desordenados, más festivos.  



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              60 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

En este sentido, el Llibre Vermell de Montserrat, ofrece un contexto de análisis, es 
decir, no es un documento que en sí mismo da constancia de la danza, sino que 
funciona como documento que nos permite analizar e hipotetizar relaciones y 
existencias de prácticas y saberes implícitos. Diremos que no se trata de una fuente, 
sino de un corpus de trabajo, en el sentido en que lo define Jean Luc Nancy (2000):  

 

En toda escritura se rastrea un cuerpo, es el rastrear y el rastro es la letra, sin 
embargo nunca es la letra, una literalidad, o más bien “letralidad” la que ya no es 
legible. Un cuerpo es lo que no se puede leer en un escrito o uno tiene que 
comprender  la lectura o el leer como algo más que un descifrar. Más bien, como 
tacto, como ser tocado. Escribir, leer: cosas de hecho (p. 24). 

 

Lo mismo sucede con la reconstrucción y recreación de danzas, esa lectura de los 
documentos, que es al mismo tiempo tocar y ser tocada, toma la forma de caminata 
de mano en mano, toma la forma de un ritmo grupal que se combina con la 
musicalidad de la pieza que nos acompaña. Toma forma en nuestras siluetas 
transformadas por los vestuarios, en las pausas, las respiraciones compartidas y la 
fiesta. Por ello hablo de un acercamiento háptico y somático a los documentos, 
porque de este modo rearticulamos la relación con el espacio arquitectónico, con la 
historia local y personal y con la vida en comunidad.  

 

INTERPRETAR EL SENTIDO DEL TEXTO PARA CREAR CRITERIOS COREOGRÁFICOS 

Danzar es un estado afectivo, atencional y emocional. No se trata solo de repetir una 
secuencia de pasos, la pregunta activa y continua es: ¿qué (me/nos) está pasando 
durante estos movimientos juntxs? En este sentido, los criterios coreográficos de 
escucha, copia y movimiento grupal, son fundamentales para pensar el trabajo que 
he realizado a partir del manuscrito. 

Para trabajar las dos piezas seleccionadas del cancionero de Montserrat, 
comencé traduciendo las letras de las canciones escogidas.  

De los procesos de traducción, es necesario comentar que tuve que realizar dos 
pasajes. Una primera traducción del latín y el catalán antiguos al español que luego 
traduje al italiano. Lo importante era transmitir “algo” del sentido de las dos piezas 
escogidas. También les mostré los documentos, por supuesto, y entre las preguntas 
que surgieron con respecto a Ad Mortem Festinamus, fue la razón por la cual su 
musicalidad es tan alegre cuando la imagen que se ve en la partitura podría hacer 
pensar en otra cosa.  

 

 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              61 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

Saber el sentido de las letras ayuda a palpar, imaginar 
e interpretar el estado afectivo y atencional en el cual 
el grupo generará su momento de danza. Para algunas 
personas ciertos imaginarios son más pregnantes que 
otros. En general, la idea de una danza de la muerte tiene 
mucho impacto y provoca muchos chistes cargados de 
algo de nervios y preocupación.  

Ad mortem festinamus… comienza invitándonos a que, 
dado que nos dirigimos hacia la muerte, mejor será que 
desistamos de pecar: “La vida es corta, se acabará en 
poco tiempo, la muerte llega rápido y a nadie teme. La 
muerte hace perecer todo sin compasión”. Una vida 
fuera del pecado es presentada como la vía de acceso 
al bendito reino de Dios y felices serán los que reinarán 

con Cristo y le contemplarán cara a cara, mientras que muy tristes estarán quienes 
perecerán eternamente, porque las penas no tendrán fin ni por su causa serán 
consumidos: “Ay, ay, infelices, nunca saldrán de allí”. 

 

La danza de la muerte, como se ve en 
muchas de las imágenes que la 
representan tuvo siempre un 
objetivo de comunión social e 
igualdad, en el sentido de insistir en 
la idea de que todos somos iguales 
ante la muerte: “Todos juntos los 
reyes de la época, los grandes 
hombres del mundo, los clérigos y 
todos los poderes por más pequeños 
que sean, advertíos y dejad tus 
vanidades”. El canto es dirigido a la 
Virgen de Montserrat: “Alma Virgen 
de las vírgenes coronada en el cielo 
con tu hijo, intercede por nosotros”.  

De la traducción de esta letra y de la 
escucha de su melodía, podemos 
deducir que las danzas de la muerte, 
como celebración de la vida libre de 
pecado, no eran una advertencia terrorífica de un advenir oscuro, sino una 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              62 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

celebración de conciencia y libertad, adquiridas por llevar una vida fuera del 
pecado.  

Este tema tiene mucho para dar, porque las danzas de la muerte eran más bien 
un código a modo de mensaje irónico mezclado con moraleja para señalar y recordar 
a la comunidad que, dado que la muerte es una condición de la vida, es mejor vivir 
sin pecado, sin avaricia, sin lujuria, sin glotonería, es decir, es mejor vivir con la 
conciencia hoy de que nuestra alma irá al cielo mañana según se evite cometer 
pecados.  

Las danzas de la muerte recordaban que, tarde o temprano, el cuerpo es 
reducido a un esqueleto lo que implica que al llegar la muerte si no nos hemos 
comportado rectamente será tarde para pedir la redención del alma. Leerlas, incluso 
independientemente de su corte católico, nos permite pensar en problemas muy 
actuales. Entre otros asuntos elaboran una crítica a la acumulación de riquezas y al 
consumo de superficialidades que distraen de la vida cotidiana y del lazo 
comunitario que nos une a la vida. Estos excesos, que cada cultura y cada tiempo 
materializa según sus parámetros, reflejan falta de conciencia de muerte y, sobre 
todo, falta de conciencia de lo que la vida puede ser en términos vitales, es decir: la 
vida siendo vivida. Estos temas surgieron en las charlas con las vecinas 
permitiéndonos reflexionar sobre las condiciones actuales de nuestras vidas, la 
pérdida de actividades comunitarias en el pueblo y el consumo voraz de productos 
innecesarios (un problema muy local, muy italiano). La última estrofa de Ad mortem 
festinamus, danza en forma de virolai, advierte:  

 

Serás un pobre cadáver porque no tienes miedo de pecar. ¿Por qué quieres 
hincharte? ¿Qué cantidad de dinero pretendes tener? ¿Qué ropa elegante llevas? 
¿Qué honores buscas? ¿Por qué no te arrepientes y te confiesas? No te regocijes 
contra el prójimo (Folio 26 v., Llibre Vermell). 

 

La otra pieza elegida, fue Imperayritz de la ciutat joyosa / Verges ses par 
misericordiosa motete polifónico (fol. 25v). Me resultó muy difícil hacer una traducción 
de esta letra porque está escrita en catalán antiguo. Pero trabajamos con una noción 
fundamental, la idea de ingresar en un espacio sagrado, alabando a la Virgen 
misericordiosa que nos recibe con gratitud y alegría. La noción de respeto y 
solemnidades celebradas a la Virgen tomó la forma de un recorrido escaleras abajo 
en lo que fue hace un tiempo la entrada principal al pueblo. La escalera, 
completamente empinada, porque, como ya señalé el pueblo antiguo copia la silueta 
de la montaña, impone de por sí un respeto y una atención singulares a la hora de 
transitarla al son de la música. Es peligrosa, claro. Diseñamos una coreografía 
simple de combinación de pasos y reverencias, cada reverencia a la Virgen se 
realizaba mirando al cielo, agradeciendo su obra divina y su misericordia. La larga 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              63 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

procesión dedicada a la Virgen y Ad Mortem Festinamus… fueron acompasadas por 
la reconstrucción de estas piezas realizada por Jordi Savall.  

Al pie de la escalera, nos fuimos encontrando, enlazamos las manos, dibujamos 
una ronda y realizamos una danza en círculo. Solemne, majestuosa, lenta, con los 
pies rasantes y varias reverencias dedicadas unas a otras.  

Luego de algunos ensayos y antes de lanzarnos a la función, empezamos a 
diseñar el vestuario. Este momento fue muy divertido, sobre todo porque nos 
propusimos que cada una lo resolviera como pudiera y con lo que encontrara en casa. 
Miramos referencias de trajes o formas de vestirse, aparecieron tutoriales en 
Youtube que explican cómo hacer un vestido tipo medieval sin máquina de coser y, 
por supuesto, nos empezó a bombardear la publicidad de los trajes medievales que 
puedes comprar en línea y que ya vienen hechos.  

Es interesante para la percepción, porque se hace necesario inventar variables 
de uso a cosas que andan a mano. Nos dimos cuenta de que lo verdaderamente 
importante y condición total era entender algunas reglas simples como, por 
ejemplo, que las telas no podían ser estampadas y que existían diferencias enormes 
entre un vestido de campesina y un vestido de la aristocracia, así como diferencias 
regionales y estacionales. Todo lo demás fue creación y la creación colectiva es 
grandiosa. Durante este tiempo del trabajo todas mis vecinas salieron a revisar sus 
cofres de telas guardadas y hasta apareció un vestido que no era medieval, sino 
renacentista pero a una de ellas le quedaba espectacular y decidimos que estaba bien 
igual, que el tiempo se mezcla en la escena y que tampoco se trataba de ser tan 
rigurosas.  

Un body estética sado fancy y un corsé para corregir la postura se convirtieron 
en ese cinto ancho que usaban las campesinas para sostener pollera y camisa. Las 
trenzas tomaron miles de formas, alrededor de las cabezas, sosteniendo un poco de 
cabello largo o dibujando una corona sobre la cual colocamos flores frescas. Muchos 
inventos, fantasías, aproximación, o como diría Didi-Huberman (2004), el momento 
del montaje:  

 

Así, nos encontramos con frecuencia ante un formidable y rizomático archivo de 
imágenes heterogéneas, que sólo con dificultad puede ser dominado, organizado 
y comprendido, precisamente porque ese laberinto está compuesto tanto de 
intervalos y huecos como de material observable. Forzosamente, la empresa 
arqueológica debe correr el riesgo de ordenar fragmentos de cosas supervivientes, 
que siempre se mantienen anacrónicas, puesto que provienen de diversos tiempos 
y espacios, separados por agujeros. Este riesgo lleva el nombre de imaginación o 
montaje. 

 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              64 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

Es que investigar no es solo dar con la representación exacta y precisa de una 
materialidad, aun cuando se está ensayando una reposición de repertorio. La 
apuesta por la creación de una dinámica más que los resultados de la misma, por 
ejemplo la posibilidad hipotética de que también en el medioevo colaboraran entre 
sí las mujeres que danzaban con motivo de alguna festividad quizás era más 
reconstructivo que el resultado visual de lo que estábamos creando. Pero en este 
punto, la colaboración de unas con otras, el envío de pruebas de vestuarios e 
inventos miles a través del grupo de Whatsapp y la circulación de ideas tiene una 
riqueza destacable, interesantísima, no renunciable. Y, está de más decirlo, de 
ninguna manera se resuelve mejor comprando diez trajes iguales por internet, 
porque nos perdemos, justamente, la posibilidad de hacer(nos) comunidad en esa 
creación colectiva.   

 

ENSAYAR, REPASAR Y ENTRENAR LA ESCUCHA GRUPAL PARA SENTIR(NOS) 

HACER(NOS) CUERPO MEDIEVAL CON LA CIUDAD 

No es una costumbre muy entrenada la de ponernos de acuerdo para hacer todas 
juntas la misma cosa al mismo tiempo. Esa es una de las cosas más importantes que 
hemos dejado de practicar al perder la tradición de danzas colectivas en comunidad 
en nuestros espacios públicos. Y es, claro, un tesoro que podemos recuperar a través 
de la práctica que estoy comentando. 

Entre las herramientas coreográficas más contundentes que pude transmitir, 
trabajamos con la noción de que el grupo nos informa y que durante la danza 
podemos olvidar la coreografía, tanto como puede pasar que la coreografía se olvide 
de nosotras, pero que lo importante es permanecer a la escucha del grupo para 
orientarnos, para danzar juntas, para dar el próximo paso sin titubear. En este 
sentido, establezco la diferencia entre recrear y reconstruir, porque el trabajo se ha 
propuesto recrear dispositivos de trabajo que no necesariamente reconstruyen 
esquemas coreográficos con intención de equivalencia, sino que algo del material 
kinético se recrea, es nuevamente corporeizado a través del uso de los dispositivos 
de investigación coreográfica, pero no por el repaso esquemático de coreografías ya 
escritas.   

Las danzas comunitarias tienen apoyo coreográfico, pero sobre todo, tienen 
apoyo en las dinámicas grupales que las coreografías plantean. Jugamos con esta 
combinación de prioridades, marcando tiempos y formas para los pasos, las 
reverencias, las rondas y los encastres de brazos, siempre destacando que todo eso 
podía un poco transformarse según el pulso del grupo que también debería estar a 
la escucha del pulso del público. Por cierto, la fecha de la función vino muchísima 
gente a vernos y el grupo disfrutó mucho sus danzas.  

 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              65 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

 

 

CONCLUSIONES 

Si el estudio, la lectura y los ensayos coreográficos nos permitieron acercarnos a algo 
de lo que se entendía por danzas “honestas”, dignas de bailarse en el templo, el 
reverso de esta investigación ofrece una pregunta importante que es cómo serían 
los llamados bailes indecentes. Esa pregunta forma otra de las aristas de mi 
poliédrica investigación en torno a danza, documentos antiguos y moralismos, 
temas que abordo en otros escritos.  

En una nota relativamente reciente, Álvaro Torrente (2019) sostuvo que todo 
indica que el perreo ha existido desde hace mucho más tiempo de lo que se creía. Y, 
a través del análisis de descripciones realizadas por moralistas y otros indignados, 
recoge lo que podrían ser descripciones de danzas como el twerk y el perreo hoy 
por hoy. Lo interesante de esta situación es que pone de relieve una tendencia a 
renovar la indignación a través de la creencia en la condición novedosa de prácticas 
con características similares que resurgen una y otra vez a lo largo de la historia.  



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              66 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

El twerk, mi práctica de base, puede parecer algo muy nuevo porque es un 
fenómeno montado sobre un circuito joven que ha tenido fuerte impacto y mucha 
visibilidad en las redes sociales. A mí me gusta decir que esto de mover las carnes 
traseras y frotar las partes pudendas es algo que existió y existirá siempre, porque 
es vehículo de juego y erotismo, características ambas que por más que los 
moralistas hayan insistido (y sigan insistiendo) en señalar como animalescas o 
salvajes, en verdad dan cuenta de nuestra profunda condición de ser humanos.   

Las danzas medievales y la dificultad o el absurdo conceptual que implicaría su 
reconstrucción y reposición se me aparecen como una oportunidad para trabajar la 
memoria y los modos en que podemos entrar en relación con el espacio, así como a 
la lectura hipotética de lo que los diferentes códigos pretenden reglar (usando las 
danzas como medios para la implementación de cánones corporales). Las ciudades 
y sus espacios urbanos contienen una memoria colectiva que se encuentra en 
constante actualización. Las danzas, al interactuar con estos espacios, se convierten 
en un medio útil para conectar presente, pasado y futuro, generando relaciones 
entre personas y lugares que trascienden el tiempo. 

Al mismo tiempo, esta aproximación me permitió plantear una primera 
clasificación de las prácticas de danzas medievales en tres grupos: (1) Danzas 
populares: Realizadas en espacios urbanos como plazas, y divididas en 
comunitarias (parte de festividades) y espectáculos. (2) Danzas sagradas o 
religiosas: Ejecutadas en templos o sus alrededores, distinguiéndose entre litúrgicas 
(parte de ritos) y extralitúrgicas (asociadas a celebraciones). (3) Danzas proto-
cortesanas: Codificadas y realizadas en contextos de clase, muchas de las cuales 
influenciaron las tradiciones renacentistas. 

A pesar de que se cree que las autoridades eclesiásticas regularmente prohibían 
la danza dentro de los templos, la evidencia de documentos como el Concilio III de 
Toledo sugiere que estas prácticas eran, al menos, más frecuentes de lo que se 
piensa. La ausencia de bancos y la congregación masiva en los templos medievales 
habrían dado espacio estas dinámicas comunitarias, que reflejaban una interacción 
festiva entre las personas y el espacio sacro. 

Basada en la experiencia personal en la reelaboración y reinvención junto al 
grupo de mujeres de Poggio Moiano, me atrevo a afirmar que las reconstrucciones 
implican un abordaje somático y háptico del pasado que facilita acercamientos al 
propio espacio habitacional. Este tránsito y uso de espacios arquitectónicos más 
difícilmente comprensibles, desde una experiencia de las ciudades actuales como 
los borgos antiguos, enriquece la experiencia de vivir en ellos promoviendo una 
relación afectiva con los mismos y con la comunidad.  

La utilización de documentos históricos, música y prácticas contemporáneas 
facilita la revinculación en comunidad, desde la danza, la música y la arquitectura. 
Este proceso va más allá de la precisión histórica, centrándose en la resonancia 



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              67 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

actual que dichas tradiciones tienen al ser conocidas por quienes las desconocen, es 
decir, más allá de la reconstrucción, planteando gestos que crean dinámicas sociales 
milenarias. 

El Llibre Vermell de Montserrat, en este sentido, ha funcionado como articulador, 
por la particularidad de las danzas allí escritas y para pensar formas de 
participación en las festividades actuales, como Piazzetta in Piazzetta, demostrando 
cómo las tradiciones medievales pueden ser recreadas, es decir, revividas y 
reinterpretadas, generando un diálogo intergeneracional. Estas experiencias 
refuerzan la conexión entre lo histórico y lo contemporáneo enriqueciendo el modo 
de vivir en espacios patrimoniales. 

Más que un ejercicio de reconstrucción histórica, la investigación y recreación 
de danzas medievales permite una lectura sensible del pasado. Este enfoque resalta 
el valor del cuerpo, el espacio y la historia como vehículos de memoria cultural, 
conectando los saberes de ayer con las prácticas de hoy y provocando afectaciones 
sensibles en los espacios habitacionales. 

 

REFERENCIAS 

Anglès, Higinio. (1955) El "Llibre Vermell" de Montserrat y los cantos y la danza 
sacra de los peregrinos durante el siglo XIV. Anuario Musical; Enero 1, Nro. 
10, pp. 45-88 

Anglès, Higinio. (1963) La danza sacra y su música en el templo durante el 
Medioevo Munich: Max Hueber Verlag. 

Asensio, Jorge. C. (2018) Cantos y danzas medievales revisitados: A propósito del 
Llibre Vermell De Montserrat. Sociedad Española de Musicología (SEDEM). 
Revista de Musicología , Vol. 41, No. 1 (Enero-Junio 2018), pp. 263-268 

Bajtin, Mijail (1987) La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El 
contexto de François Rabelails. Alianza Universidad.  

Buttà, Licia (2017) De cómo hacer representaciones con palabras: sobre danza, 
escritura y teatralidad. En Buttà, Licia y Valls Fusté, Maria del Mar (2017) 
Danza, escritura y teatralidad en la Edad Media. Revista de Poética Medieval 
Número 31.  

Buttà, Licia y Valls Fusté, Maria del Mar (2017) Danza, escritura y teatralidad en la 
Edad Media. Revista de Poética Medieval Número 31. 

Buttà, Licia; Carruesco, Jesús; Massip Francesc; Subías Eva (editors) (2014) Danses 
imaginaees, Danses relatades. Paradigmes iconogràfics Del ball Des De 
l’antiguitat clàssica fins a l’eDat mitjana. Tarragona: Institut Català 
d’Arqueologia Clàssica 

Buttà, Valls Fusté y Sánchez Roig (2018) El archivo digital danaem: danza y arte en 
la larga edad media. Archeologia e Calcolatori Supplemento 10, 2018, 49-63  



JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              68 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

Capezio, Oriana (2017) Nota sulla danza nel mondo arabo medievale. En Quaderni 
di Studi Arabi , 2017, Vol. 12 (2017), pp. 59-68. Istituto per l'Oriente C. A. 
Nallino 

Carbonell, Xavier (2006) Antiguos bailes y danzas medievales en la isla de mallorca. 
una aproximación desde la documentación escrita e iconográfica. Narria: 
Estudios de artes y costumbres populares 113-114-115-116: pp. 61-70.  

Didi-Huberman, Georges (2004) El archivo arde. Traducción de Juan Antonio Ennis 
para uso de la cátedra de Filología Hispánica de la Universidad Nacional de 
La Plata. https://filologiaunlp.files.wordpress.com/2012/05/el-archivo-
arde1.pdf 

Didi-Huberman, Georges (2006) Ante El tiempo. Historia del arte y anacronismo de 
las imágenes. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora. 

Galán Gómez, Santiago y Gómez Muntané, Maricarmen (2018) El Llibre Vermell, 
Cantos y danzas de fines del medioevo, Ad limina, IX, Santiago de 
Compostela, pp. 271-274 

Gómez Muntané, Maricarmen. (2017) El Llibre Vermell. Cantos y danzas de fines 
del Medioevo. Madrid, Fondo de Cultura Económica. 

Nancy, Jean Luc (2000) Corpus. Arena Libros 
Torrente, Álvaro (2019)  Así se perreaba en el Siglo de Oro. BBC NEWS Mundo. 23 

de noviembre de 2019. Recuperado el 10/12/2022 en 
https://www.bbc.com/mundo/noticias-50460431  

Zuain, Josefina (2023) El origen de la danza y la reprobación de acciones 
deshonestas. Prácticas cortesanas, danzas y escrituras: análisis de los 
Discursos sobre el Arte del Dançado de Juan de Esquivel Navarro. El Artista 
Nro. 20. https://www.redalyc.org/revista.oa?id=874 

 
Zuain, Josefina (comp.). (2023) La Danza / The Dance. Segunda en Papel Editora 
Zuain, J. y A.A.V.V. (2023) Salón de baile Palacio Errázuriz Alvear. Aproximaciones 

al espacio desde la danza. Segunda en Papel Editora.  
Zuain, Josefina (2025) Investigar modos de investigar. 10 herramientas para el 

desarrollo de investigaciones artísticas. Segunda en Papel Editora. 
 
Listado de imágenes 
 
Imagen 1, p. 6. Danzas Medievales en Piazzetta in Piazzetta 
Poggio Moiano, 2022. 
 
Imagen 2, p. 7. Flyer Danzas Medievales en Piazzetta in Piazzetta 
Poggio Moiano, 2022. 
 
Imagen 3, p. 12. Monasterio Santa María de Montserrat. 
 

https://www.redalyc.org/revista.oa?id=874


JOSEFINA ZUAIN                                                                                                                              69 

 

 
El Artista. Revista de Artes, Cultura y Patrimonio Cultural 

Núm. 23 (julio-diciembre 2025). ISSN: 1794-8614. 

 

Imagen 4, p. 16. Folio 26 v. Ad mortem festinamus danza en forma de virolai.  
Nos apresuramos a la muerte con una danza en forma de virola. 
 
Imagen 5, p. 16. Danzas Medievales en Piazzetta in Piazzetta, 2022, Poggio Moiano, 
Italia.  
 
Imagen 6, p. 20. Pruebas de vestuario para Piazzetta in Piazzetta, 2022, Poggio 
Moiano, Italia.  
 

SOBRE LA AUTORA 

Josefina Zuain  

Es bailarina y escritora. Coordina talleres de escritura para artistas y se desempeña 
como consultora de proyectos en el área del arte y afines. Es Licenciada en Artes por 
la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA. Es Doctoranda en Historia del Arte y 
Musicología de la Universidad de Salamanca, donde en 2019 finalizó su Máster en 
Estudios Avanzados en Historia del Arte, con beca internacional otorgada por 
Fundación Carolina y Banco Santander (con tesis). Dirige un sello editorial 
especializado en contenidos de danza, 2da. En Papel Editora y una plataforma 
virtual en formato archivo que reúne 12 años de producción de contenidos en torno 
a la danza 

 

 

 

 


